
A Banquet for Divinities the Food that becomes an Offering in1

the Candomblé2

Janaina Couvo Teixeira Maia3

Received: 16 December 2019 Accepted: 1 January 2020 Published: 15 January 20204

5

Abstract6

This article providesan analysis ab out the presence of food in Candomblé rituals,basedon a7

study of off erings for African deities. Understanding the sociability relations present between8

food, the orixá andtheCommunity are the central point ofthiswork, which presents a9

reflectionon studies on food andreligion, as well as ananalysis about the kitchen of the10

orixás,seeking to underst and the dynamics of this space during the realizationofe offerings.11

The study analyzed the relationship between food andcandomblé ritualsfromthe perspective12

oftheorists Marcel Maus andNestor García Canclini, who, withtheir concepts of Gift and13

Cultural Hybridism, contributed to the reflection of the proposed theme.14

15

Index terms— food, gift, candomblé, hybridism, offering.16

1 Introdução17

lemento essencial para o candomblé, entender o papel que exerce o alimento nesta religião é algo bastante18
complexo, pois a comida está presente em tudo que a compõe. São ritos, festas, cerimônias mais elaboradas, o19
cotidiano sagrado do terreiro, momentos em que, por sua simplicidade, perceber a presença da comida é algo20
que se torna difícil para aqueles que frequentam os terreiros apenas como visitantes, mas a comida está ali, num21
cantinho da casa, relacionada a uma simples ação da Ialorixá.22

Os primeiros trabalhos sobre o candomblé resultaram em produções que apresentam olhares mais amplos sobre23
este objeto. Suas particularidades são analisadas num contexto em que o foco de observação é a religião como24
totalidade e não a alimentação ritual.25

Um dos primeiros estudos sobre o candomblé foi desenvolvido por Nina Rodrigues (2006), apresentando uma26
análise sobre as práticas rituais dos negros na Bahia. Em sua observação sobre as cerimônias nestes espaços27
religiosos, destaca a presença da comida nos rituais e como estão organizadas em dias de celebrações. Ressalta28
que as comidas de candomblés são bastante conhecidas, sendo inseridas no cardápio da cozinha baiana, bastante29
marcada por uma comida condimentada, com a presença do dendê e da pimenta.30

Outro aspecto importante observado pelo autor está relacionado ao papel socializador exercido pelo alimento.31
As festividades dedicadas aos orixás têm enquanto elemento fundamental a comida, já que é durante estas festas32
que acontecem os rituais internos voltados a preparação das oferendas, ou seja, das comidas de santo e dos33
sacrifícios.34

Nos grandes terreiros como os do Engenho Velho e do Gantois, nesta cidade, a comida é dada liberalmente35
a todos os visitantes.Tenho assistido a esses banquetes em que se expõem grandes gamelas, bacias de barro,36
pratos enormes com comidas variadíssimas aos convidados que delas se queiram servir. Isto não exclui que37
haja mesas reservadas para as pessoas de maior distinção e que estes manjares convenientemente acondicionados38
sejam enviados de presente a casas de famílias. ??2006, p. 95) Este momento de socialização em torno da39
comida relatado pelo autor é algo perceptível em qualquer festa de candomblé em que a comida distribuída aos40
iniciados e visitantes do terreiro é definida pelo orixá que está sendo homenageado. Assim, existe uma consagração41
do alimento antes de o mesmo ser distribuído aos participantes, pois quem recebe primeiro as comidas são as42
divindades.Somente depois que este ritual acontece é que os demais pratos são distribuídos entre os presentes nas43
cerimônias.44

”Os deuses são grandes comilões”, assim destacou Roger Bastide (2001) sobre a cozinha dos orixás. As45
oferendas preparadas para os orixás seguem normas que definem os pratos a serem preparados, como devem46

1

Global Journals LATEX JournalKaleidoscope™
Artificial Intelligence formulated this projection for compatibility purposes from the original article published at Global Journals.
However, this technology is currently in beta. Therefore, kindly ignore odd layouts, missed formulae, text, tables, or figures.



1 INTRODUÇÃO

ser feitos e servidos e quando devem ser oferecidos às divindades. Ao visitar o espaço onde são colocadas as47
oferendas, o peji, Bastide descreve: não há nada de espantoso, quando penetramos no peji dos orixás, em ver ali48
a abundância de pratos, de cores ou de formas diversas, segundo os deuses, e contendo iguarias saborosas.São as49
oferendas das filhas de santo, realizadas num dia da semana dedicado a seu ”anjo da guarda” e que permanecem50
no interior dopeji toda a semana, até o dia consagrado em que elas poderão renová-las. (2001, p. 331-332)51
Entretanto, é importante distinguir entre as oferendas do cotidiano e aquelas que acontecem em períodos de52
comemorações, seja de tempo de iniciação, voltada aos orixás do terreiro, em comemoração ao orixá do mês ou53
mesmo para acalmara divindade ou cri7676ar um vínculo com a religião, ou seja, se tornar um iaô. Assim, para54
cada um desses rituais, existem oferendas a serem preparadas, seguindo as prescrições de acordo com o orixá que55
irá receber a oferenda.56

Um item relevante dos estudos clássicos sobre o candomblé é a diferenciação entre oferenda e sacrifício. De57
acordo com Vivaldo Costa Lima (2010):58

O povo do santo, entre nós, sabe a diferença entre ”dar um agrado a seu santo” e dar”de comer aseu santo”.E,59
mesmo aí, a comida não implica sempre uma matança.Afinal, é o jogo que prescreve o ebó, a qualidade do60
sacrifício.O povo de santo, na Bahia, mantém, em suas variáveis, o quadro original dos sacrifícios dos iorubás61
africanos, que separam os sacrifícios em duas amplas categorias: aqueles em que há festa, partilhados, em primeiro62
lugar, pelos seres naturais e depois pela comunidade; e aquelas festas para se evitar calamidades, doenças, conflitos63
e pedir perdão pelas ofensas que provocam esses sacrifícios. (2010, p.120) Assim, o que define como dever ser64
a oferenda, o que pode ou não ser preparado para o orixá, é o jogo de búzios. Após a consulta é que todas as65
orientações para o ritual são definidas, como devem ser preparadas as oferendas, que comidas serão oferecidas66
aos orixás.67

Outro estudo importante neste sentido foi desenvolvido por Vilson CaetanoSouza Júnior (2009), o qual68
tem como objeto de estudo principal a comida no candomblé e sua relação com as divindades. Destaca as69
características de cada oferenda e os processos de elaboração, ressaltando que existem regras determinadas que70
definem os modos de comer em situações diferenciadas, coma presença das interdições alimentares.71

Estas interdições estão relacionadas às particularidades dos orixás e que são incorporadas por seus iniciados,72
sendo chamadas de quizilas.73

O comportamento diante dos rituais também é cercado de cerimônias e regras. Não se come de qualquer74
jeito, e sim seguindo certas orientações de cada momento ritual realizado. Na tradição do Tambor de Mina do75
Maranhão, segundo Sérgio ??erretti (1995),também encontramos esta relação ritualística com o momento da76
comida sagrada.77

Durante certos rituais, existe uma hierarquia na hora de servir o alimento, respeitando as pessoas mais antigas78
na casa. Isto pode ser observado na festa deAcossi, em que o autor destaca as diversas regras relacionadas ao79
comer durante este ritual , e como neste momento em que a comida é socializada, os participantes fazem seus80
pedidos em busca de saúde. Assim, existem regras não somente associadas ao momento da partilha do alimento81
nos rituais públicos, como também às pessoas que irão participar, sendo cuidadosamente respeitada a hierarquia.82

É importante destacar particularidades rituais quando os terreiros praticam, além do culto aos orixás, o83
culto aos caboclos, como os terreiros de tradição angola. Neste caso, a dieta alimentar não segue as mesmas84
orientações. Não só a comida, como também todos os rituais dedicados ao culto aos caboclos são bastante85
específicos,o queresulta na realização dos mesmos em dias determinados.86

Ao analisar as comidas de santo no Recife, João Hélio Mendonça (1996) destaca a diferenciação entre comida de87
orixás e comida de caboclos, ressaltando a presença das frutas enquanto alimento sagrado para estas entidades,88
associado ao uso da aguardente. Esta diferenciação está presente também na própria estrutura do ritual, ou89
seja, no momento em que ocorre a socialização do alimento, como, por exemplo, num ritual chamado Mesa90
de Jurema, aspecto estudado por Jocélio Teles Santos (1995).Ao desenvolver sua pesquisa nos candomblés de91
caboclo da Bahia, o autor encontra aspectos muito específicos no que diz respeito ao momento da socialização92
da comida votiva, ou seja, durante o ritual da mesa de jurema, o caboclo segurou a comida e ”serviu tanto aos93
seus companheiros Caboclos quanto aquelas pessoas da audiência que quisessem comer” ??1995, p.113-114).94

Assim, a comida votiva voltada aos caboclos apresenta particularidades ritualísticas que diferem daquelas da95
comida dedicadas aos orixás, tendo uma relação de proximidade entre a entidade e os participantes, mediada por96
comidas e bebidas, já que a jurema é uma bebida compartilhada durante o ritual, entre entidades e as pessoas.97
Isto não acontece na relação com os orixás nas festas públicas, que é solene, estando os participantesaí para98
reverenciar as divindades, e o momento da socialização da comida ocorre entre os participantes da festa, sejam99
iniciados, sejam comunidade.100

Norton Corrêa (1995), referindo-se ao batuque do Rio Grande do Sul, considera o alimento ”fator mediador101
por excelência das relações entre o mundo dos homens e o sobrenatural” (1995, p.52), podendo ser observado102
desde o momento em que o indivíduo adentra o mundo sagrado do candomblé tornando-se iaô, uma vez que, em103
todos os rituais necessários para a sua preparação, é constante a presença do alimento sagrado, assumindo um104
papel de comunicação e firmando o pacto entre o homem e o Orixá.105

Entendendo a alimentação como algo presente em todos os rituais dos cultos afro-brasileiros, um dos rituais106
em que este elemento se mostra fundamental é o axexê, ou seja, o ritual fúnebre, no qual a comida é inserida107
em todas as suas fases, inclusive fora do espaço sagrado, pois, para aqueles que estão presentes na cerimônia, é108
servida a comida de que o morto mais gostava. Assim, durante todo o desenvolvimento do axexê, observa-se uma109

2



série de detalhes, seguidos de preceitos religiosos alimentares, pois tudo deve ser organizado para que nada possa110
atrapalhar o andamento da cerimônia.111

Um estudo clássico sobre a morte foi desenvolvido por Juana ElbeinSantos (2008), abordando a complexidade112
dos rituais fúnebres entre os nagôs. Desta forma, o comer para esta religião é tão amplo quanto o próprio113
significado da comida. Tudo come no Candomblé. Trata-se de uma relação de troca de dádivas onde, de acordo114
comRaul Lody (1998), esta relação de troca é bastante representativa, sendo que o ato de comer é um momento115
de contatar e estabelecer vínculos fundamentais com a existência da vida, do axé, dos princípios ancestrais e116
religiosos do (1998, p.27).117

A comida votiva dos orixás está definida nos seus mitos. São estas narrativas que trazem as referências118
alimentares que compõem o cardápio dos orixás, que definem seus gostos, interdições, o que cada um pode ou119
não pode comer. Nem todos podem receber as oferendas com dendê, outros só podem ter suas comidas preparadas120
com azeite doce, e assim estas divindades têm suas oferendas definidas, reforçando os laços com os orixás e com121
a comunidade, pois é através da comida que estas relações são construídas e renovadas a cada ritual.122

2 II. As Relações Entre Comida e Religião123

Os primeiros estudos sobre os modos de vida de povos específicos trouxeram aspectos relativos aos hábitos124
alimentares, ressaltando os tabus, regras, totemismo e rituais religiosos característicos desses grupos. Trabalhos125
que trouxeram para a discussão elementos como oferendas e sacrifícios relacionados à comida, em queos povos126
considerados primitivos realizavam seus ritos tendo o alimento enquanto aspecto necessário para a renovação,127
criação do vínculo sagrado com o ancestral ou mesmo com a própria natureza. a) De acordo com ??ontreras128
(2005) El análisis de lo social respecto a la alimentación se articula en torno a la of erenda de alimentos tanto a los129
vivos como a los muertos y en algunos aspectos de la comensalidad simbólica. En estos momentos, amparados en130
el marco teórico del evolucionismo y, en consecuencia, preocupados por ubicar las culturas en los estadios de una131
secuencia universal, se puso atención en las prohibiciones y prescripciones y en todas las costumbres ”extrañas”132
e inexplicables que tuvieran que ver con la alimentación, buscando en la evolución de estas instituciones sociales133
nos argumentos racionales que les permitiese explicar las supervivencias encontradas en la cultura de su época134
As escolhas alimentares são encontradas em diversos povos e culturas, sendo condicionadas por crenças religiosas135
que elaboram em sua estrutura ritualística uma diversidade de prescrições voltadas a uma definição do que pode136
contribuir para o equilíbrio ou desequilíbrio do corpo do indivíduo. Isso está relacionado ao binômio saúde e137
doença, formas mais comuns de expressão dos efeitos destas interdições.138

Importa destacar que diversas são as religiões que trazem em sua formação orientações e regras relativas à139
alimentação, na forma de proibições ou mesmo de jejuns. Judaísmo, Islamismo, Cristianismo, religiões africanas,140
afro-brasileiras, orientais, ou seja, todas apresentam alguma orientação relacionada ao que pode ou não ser141
comido.142

Sendo assim, percebe-se que todas as comidas rituais detêm uma funcionalidade para as religiões, determinadas143
pela comunidade, que busca a manutenção dos laços com a divindade, seja através de oferendas ou mesmo144
banquetes, seguindo os preceitos determinados. Tudo isto, porém, com um único objetivo: fortalecer as relações145
com o sagrado.146

Alguns estudiosos afirmam que a história da alimentação está relacionada à história das religiões a partir do147
momento em que, através da dieta alimentar, é possível identificar a cultura e a organização das sociedades, já148
que não se trata apenas de uma necessidade do corpo, mas sim algo transcendente. Assim, a partir dos próprios149
relatos mitológicos das sociedades, encontramos a referência à comida enquanto elemento importante nas relações150
com as divindades, na realização de banquetes ou mesmo em oferendas nos templos e espaços de culto.151

Estes relatos demonstram, de acordo com Carneiro ??2003) Nessas relações entre os alimentos e o sagrado,152
algumas sociedades escolhem determinados alimentos para receberem tal status. Isso contribui para que o153
consumo desses alimentos também possa tornar sagrados os indivíduos, a partir do momento em que são investidos154
de um caráter divino. É o caso do milho para alguns povos nativos da América. Entretanto, o consumo desses155
alimentos não é constante, sendo praticado em momentos específicos, em cerimônias e rituais próprios.156

Existe uma série de rituais envolvendo o consumo dos alimentos sagrados, desde a forma de prepará-los até o157
momento final, em que são servidos em grandes banquetes ou mesmo em rituais domésticos, mas que não perdem158
seu caráter solene.159

As relações entre comida e religião são muito próximas e estão integradas em torno do caráter sagrado do160
alimento. Cabe ressaltar que as diversas sociedades desenvolveram ou desenvolvem um culto ao alimento. Desta161
forma, é fundamental compreender a comida enquanto um sistema que guarda, entre outros aspectos, uma162
diversidade de significados simbólicos associados ao sagrado, que por sua vez estão relacionados às mais diferentes163
sociedades. Essas sociedades buscam, através da comida, manter uma forma de comunicação com suas divindades164
e/ou com a natureza, estreitando os laços com o divino.165

Desde a Antiguidade, encontramos a relação entre deuses e deusas associadas à alimentação, e166
Volume XX Issue VI Version I muitas dessas divindades tornaram-se diretamente relacionadas com a comida.167

É o caso de Gastaréa, deusa grega protetora do paladar. Assim, definindo o que pode ou não estar à mesa, e168
muitas vezes como e através de que processos, a religião contribuiu e ainda contribui de forma significativa para169
a construção dos hábitos alimentares das sociedades.170

Em muitas culturas, encontramos as relações entre o sagrado e alimentação acontecendo mediante os rituais171

3



3 III. O CANDOMBLÉ E A IMPORTÂNCIA DAS OFERENDAS

festivos, ou seja, em grandes festas e celebrações em que a comunidade se reúne para renovar as relações com as172
divindades mediadas pela comida. São os grandes banquetes voltados à comensalidade comunitária, sendo um173
momento no qual:174

é transposta essa linha tênue entre sagrado e profano, sacrifício e festa, porque todos comem do mesmo prato,175
da mesma comida. Comemos com os deuses. A religião é uma grande festa antropofágica, um ritmo que vai do176
pé, passa pelo quadril e se deleita no mastigar. (MAGALHÃES, 2007, p.66) Assim, estando presente em diversos177
momentos representativos das diferentes sociedades e suas crenças, partilhadas à mesa com as divindades, a178
comida exerce seu papel socializador junto às comunidades.179

Entre as diversas religiões onde é possível observar esta socialização em torno da comida, através de seus180
rituais, está o candomblé. São diversos os momentos em que, nas relações entre o iniciado e o orixá, observa-se a181
intermediação da comida, na forma de oferendas. Desde o primeiro contato com o candomblé, aos diversos ciclos182
marcados por rituais, até os rituais fúnebres, a presença do alimento é constante.183

3 III. O Candomblé e a Importância das Oferendas184

A formação do candomblé no Brasil corresponde a um processo de reorganização e reinterpretação de elementos185
religiosos africanos trazidos pelos escravos. Sua estrutura religiosa apresenta de forma bastante significativa a186
presença da comida, importante para a própria manutenção dos laços sagrados entre as divindades.187

Trata-se de uma religião marcada por rituais, dos mais simples aos mais complexos, onde os orixás recebem188
suas oferendas, sempre com a presença da comida. Para compreender esta relação entre a divindade e o alimento,189
partimos inicialmente das leituras de Marcel Mauss (2008) e Nestor Gárcia Canclini (2008). Estes autores190
apresentam uma discussão que nos dão suporte teórico para compreender os significados da comida nos rituais191
festivos desta religião.192

Marcel Mauss (2008) desenvolveu um estudo clássico acerca da dádiva, ressaltando sua importância enquanto193
elemento de construção de alianças sejam elas políticas, religiosas, sociais, econômicas e jurídicas. Assim, a194
partir da análise de algumas sociedades, procura entender as relações de troca e contrato e como estas seguem195
determinadas regras e definições prescritas pelos grupos. Neste sentido, considera a dádiva enquanto uma relação196
ampla de permutas:197

o queeles [clãs, tribos, famílias] trocam não são exclusivamente bens e riquezas, móveis e imóveis, coisas úteis198
economicamente. São, antes de mais, amabilidades, festins, ritos, serviços militares, mulheres, crianças, danças,199
festas, feiras. (2008, p.58) Desta forma, todos esses elementos são utilizados na construção destas relações de200
troca perceptível em várias sociedades, nas quais o constante dar e receber são analisados pelo autor. Considera201
estas prestações e contraprestações como elementos constitutivos de um sistema de prestações totais, em que202
estas são contratadas de maneira voluntária, por meio de presentes, mesmo que estas relações apresentem um203
sentido de obrigação.204

Com isso, o autor enfatiza que a forma mais pura que encontrou destas prestações encontra-se nas tribos205
australianas ou do noroeste americano, onde estas prestações totais são chamadas de Potlatch. Observa que,206
em outras sociedades, existem práticas muito semelhantes, envolvendo os chefes das tribos ou clãs, assim como207
objetos que assumem um significado que ultrapassa o seu valor material ou funcional, ou seja, apresenta também208
um poder espiritual relacionado a toda a relação entre dar e receber. Mauss ressalta que o Potlatchdetém o209
mana, que se encontra relacionado à honra, prestígio e autoridade; ou seja, se não houver retribuição, perde-se o210
mana.211

Outro aspecto importante está relacionado à obrigação da dar e receber, no qual a prestação total não está212
relacionada somente à obrigação de retribuir os presentes recebidos, mas também de dar e receber tais dons. Com213
isso, entende-se a essência do potlatchpresente nesta relação de obrigação entre dar, receber e retribuir. Assim,214
”nas coisas permutadas, existe uma virtude que obriga as dádivas a circular, a serem dadas e a serem retribuídas”215
(2008, p. 116).216

A partir da contribuição de Mauss (2008), baseada na relação entre dar, receber e retribuir, afirmamos que,217
no universo sagrado do candomblé, o alimento tem o papel de intermediar as relações entre os devotos e seus218
orixás, seguindo a ideia apresentada por Mauss. Em todos os rituais do candomblé, de forma mais evidenciada219
ou mais discreta, com ostentação ou discrição, transformada em oferenda, a comida está presente enquanto um220
importante elemento de troca. Nestes rituais, os laços entre os devotos e os orixás, iniciados na religião ou não,221
são construídos mediante a presença da oferenda, que está centrada na comida, onde cada orixá tem uma dieta222
alimentar determinada.223

É importante destacar que esta relação de reciprocidade em torno da comida é fundamental para a própria224
comunidade religiosa, que mantém os laços sagrados com suas divindades protetoras renovadas a cada festividade,225
a cada obrigação onde a oferenda é preparada e destinada aos orixás. Assim, através da comida, percebe-se que226
o dar, receber e retribuir, na circularidade desta relação, é algo muito presente no candomblé.227

Ao tratar sobre a relação entre homens e deuses, Mauss(2008) sublinha que: as relações desses contratos e228
trocas entre homens e desses contratos entre homens e deuses esclarecem todo um lado da teoria do sacrifício.229
(...)Acredita-se que é aos deuses que é preciso comprar, e que os deuses sabem retribuir o preço das coisas. (2008,230
p.73-74) Desta forma, no dinamismo das relações entre os homens e os orixás no candomblé, quando os iniciados231
e devotos cumprem com suas obrigações em busca de terem seus pedidos atendidos, as divindades retribuem de232
forma positiva as suas solicitações. Porém, quando se verifica um atraso ou mesmo um descaso com relação às233

4



obrigações devidas, os orixás costumam cobrar de diversas formas. Assim, mantémse uma relação harmoniosa234
através da comida.235

Portanto, a todo o momento, a comida é a forma de ”troca” necessária para o bom relacionamento entre os236
homens e seus deuses. E este relacionamento assegurado é a garantia de desempenho nos processos ritualísticos,237
no qual a presença mágica dos orixás é parte fundamental para o sucesso.238

No que diz respeito à organização das oferendas, ou seja, das comidas que serão oferecidas aos orixás, observa-239
se que os alimentos que farão parte dos rituais não são necessariamente africanos, sendo resultado de um processo240
de troca de influências culturais resultantes do contato entre estes povos, os indígenas e os europeus, denominado241
por Canclini (2008) de hibridismo cultural. Em seus estudos sobre a interculturalidade e as transformações do242
mundo moderno, o autor analisa o processo de hibridação cultural, que contribui para as transformações no modo243
de pensar a cultura e as relações entre identidade e o próprio multiculturalismo.244

Assim, entende como hibridação cultural o resultado de processos socioculturais em que ocorrem combinações,245
resultando novas formas que são, na realidade, compostas de aspectos já existentes e outros resultantes de246
incorporações. Canclini mostra como é possível perceber a presença de elementos interculturais nas diversas fases247
e lugares, perceptível a partir de uma contextualização histórica sobre as hibridações.248

Outro aspecto abordado pelo autor está relacionado ao fato de que o objeto de estudo não pode ser a hibridez249
abstratamente, e sim os processos de hibridação. Neste sentido, torna-se importante compreender os processos250
que resultam nas hibridações culturais, os elementos que se completam e se misturam, resultando em novas251
representações culturais, que na realidade não são tão ”novas” assim, mas resultantes de outras culturas, da252
mistura entre estas culturas.253

O autor analisa ainda que, a partir do século XX, existe uma diversidade de elementos híbridos que se espalham254
abundantemente nas diversas sociedades, estando associada à criatividade individual ou coletiva do ser humano.255
Tal diversidade pode ser percebida nas artes, na tecnologia e na vida cotidiana, em que os processos de hibridação256
estão relacionados a trocas culturais, entendendo que as identidades não podem ser consideradas enquanto ”puras”257
ou ”autênticas”.258

Canclini relaciona o que considera formas particulares de hibridação -mestiçagem, sincretismo, crioulização -259
utilizadas para identificar processos semelhantes. Estes conceitos, mais especificamente o de sincretismo, foi muito260
utilizado para fazer referência ao processo de formação das religiões afro-brasileiras, que podem ser consideradas261
o resultado de elementos religiosos de vários cultos tradicionais africanos e que, no Brasil, foram reorganizadas262
e reinterpretadas, associando elementos dos cultos indígenas e do catolicismo popular, resultando no surgimento263
do candomblé e da umbanda, considerando inclusive suas inúmeras variações.264

4 a) Segundo o autor265

A intensificação das migrações, assim como a difusão transcontinental de crenças e rituais no século passado266
acentuaram essas hibridações e, às vezes, aumentaram a tolerância com relação a elas, a ponto de que em países267
como Brasil, Cuba e Estados Unidos tornou-se frequente a dupla ou tripla pertença religiosa; por exemplo, ser268
católico e participar também de um culto afro americano ou de uma cerimônia new age. (CANCLINI, 2008, p.269
XXVIII).270

Sendo assim, entendemos que a hibridação cultural poder ser observada no processo de elaboração das comidas271
no candomblé, tendo como campo de observação a ”cozinha do santo”, espaço destinado ao preparo das oferendas272
para os orixás. Estas são compostas por alimentos que passam por um processo de organização e seleção e que,273
em muitos casos, devido à ausência de determinados grãos e ouros alimentos comuns da África, foram Ao analisar274
a presença das dietas africanas no sistema alimentar brasileiro, Vivaldo Costa Lima (1999) ressalta a substituição275
de ingredientes de muitas comidas cotidianas dos homens e dos santos. Os Orixás, Voduns e Inquices puderam,276
outra vez, comer suas comidas no Brasil. Sendo assim, nesta relação entre os orixás e a comida, possivelmente277
alguns alimentos utilizados na preparação das oferendas destas divindades sofreram influências durante o processo278
de reinterpretação e surgimento dos terreiros de candomblés no Brasil.279

Câmara Cascudo (2004) também enfrenta esta questão ao tratar sobre a comida africana, apresentando uma280
reflexão sobre as influências presentes na comida ritual, o que ele denomina de ”permutas”: Atendendo-se à281
inclusão do milho nas comidas de Oxóssi, Iemanjá, Omolu ou Xapanã que também gosta de pipocas, o feijão282
para Oxum, o fumo no culto de Irôco, a farinha de mandioca no amalá de Iansã. Serão conquistas brasileiras e283
não fidelidades sudanesas no cardápio dos orixás. (2004, p.226).284

Assim, este cardápio sagrado passou por um processo de adaptação, assimilandoos grãos e outros elementos285
utilizados na construção das oferendas, transformando-os em alimentos sagrados. Podemos considerar que esta286
hibridação na construção das oferendas, chamada por Cascudo de ”permuta”, contribuiu para que os orixás287
continuassem a ”comer” seus alimentos em terras brasileiras, como também observamos que outras comidas288
passam a fazer parte da dieta sagrada. Neste sentido, entendemos que o processo de hibridação cultural foi289
importante para a reorganização e reinterpretação de diversos rituais do candomblé.290

Desta forma, a partir do conceito de hibridação cultural desenvolvido por Canclini (2008), é possível construir291
uma análise sobre a comida no candomblé enquanto elemento fundamental para os rituais, e que também expressa292
de forma bastante significativa as misturas interculturais entre elementos de origem africana, europeia e indígena.293
Assim, as comidas destinadas em forma de oferendas para os orixás são frutos de um processo hibrido, expressão294
do movimento de fluxo entre as culturas, onde ”a intensificação da interculturalidade favorece intercâmbios,295

5



5 IV. O CARDÁPIO DOS ORIXÁS

misturas maiores e mais diversificadas do que em outros tempos” (CANCLINI, 2008, p.XXXIII). E toda esta296
mistura pode ser encontrada nas cozinhas sagradas dos terreiros de candomblé.297

5 IV. O Cardápio dos Orixás298

Os orixás comem o que os homens e mulheres comem; observa-se, entretanto, um conjunto complexo de regras e299
preceitos no preparo destas comidas que serão oferecidas em rituais, públicos ou privados, marcados por segredos,300
interdições e prescrições. A construção da dieta sagrada dessas divindades manteve uma relação direta com a301
própria alimentação cotidiana dos escravos, o que expressa as permutas alimentares que também foram necessárias302
ao processo de reelaboração e reorganização dos rituais africanos na América Portuguesa, assim como em outros303
lugares de colonização, como Cuba e diversos outros pontos do Caribe.304

A definição do cardápio dos orixás, com todas as orientações com relação às comidas que devem ser oferecidas,305
estão presentes em suas histórias mitológicas. São esses mitos que trazem informações sobre o que deve ser306
oferecido e o que não pode ser utilizado na preparação das oferendas, ou seja, as interdições, os tabus alimentares.307
Quem pode receber uma oferenda feita com milho branco ou milho amarelo? Levando dendê ou azeite doce? Nos308
relatos de suas aventuras, conflitos e soluções, é possível encontrar a presença constante de oferendas solicitadas,309
dramas envolvendo a ausência das oferendas, entre outras situações em que a comida pode aplacar a ira dos310
orixás ou despertar a sua proteção.311

Os mitos são reafirmados através de uma presença constante da oralidade dentro dos terreiros de candomblé.312
É o caminho para o aprendizado, para a troca de conhecimentos entre o povo do axé. Muitas das orientações313
são repassadas pelos mais velhos através dos mitos. As grandes aventuras dos orixás devem ser interpretadas,314
analisadas e retiradas desses textos, que contêm as orientações necessárias para cuidar de cada divindade. Assim,315
é por meio dos relatos mitológicos que é possível construir um cardápio dos orixás.316

Um estudo importante sobre a mitologia dos orixás foi desenvolvido por Reginaldo Prandi (2001) No317
candomblé, os deuses comem. Cada um tem sua comida particular, de seu agrado pessoal, de sua preferência318
pessoal. Comida ligada às suas histórias, a seus odus, a seus mitos. Comida que muitas vezes é cantada e dançada319
numa integração harmoniosa de gesto, música e palavra”. (2010, p.138) Essa integração é muito presente durante320
o processo de preparação dos rituais no candomblé. No momento em que estão sendo preparadas as comidas para321
os orixás, são contadas suas histórias e muitas vezes entoados cânticos que contribuem para a compreensão do322
que se está querendo passar aos demais iniciados que acompanham a preparação das oferendas. O conhecimento323
é articulado com a música, elemento tão presente no candomblé. Esta presença constante do mito definindo as324
oferendas aos orixás é reafirmado pelo autor:325

As comidas são elaboradas, requintadas na forma, no ordenamento do preparo ou na simplicidade aparente de326
um despojamento prescrito pelo mito, vez que, atrás de cada oferenda alimentar está o mito que a prescreve pelas327
práticas divinatórias. (LIMA, 2010, p.149) E o espaço onde todo este conhecimento é construído e apresentado328
aos iniciados é a cozinha, espaço este onde os alimentos assumem uma característica ”mágica”, fazendo com que329
ingredientes usados no dia-a-dia sejam utilizados através de rituais onde nada acontece por acaso. É a força do330
axé, direcionada para a preparação das oferendas que serão destinadas aos orixás.331

Na cozinha, os responsáveis pelo preparo das oferendas também expressam seus conhecimentos utilizando o332
mito e os cânticos, o que desperta muito a atenção daqueles iniciados que passam pelo local ou estão ali, seja333
dentro da cozinha ou mesmo próximo á porta, buscando aprender alguma coisa. As conversas que circulam334
nesse espaço dedicado ao preparo das oferendas se transformam num grande debate em que aqueles diretamente335
envolvidos com as panelas, os ingredientes, a ornamentação dos pratos falam sobre o referido alimento que está336
sendo preparado, os cuidados que devem ter ao elaborar tal oferenda, o que deve ser evitado, o que pode ser337
colocado para deixar a divindade satisfeita. Tudo gira em torno de conquistar o agrado do orixá que está338
recebendo tal comida.339

A cozinha transforma-se num espaço onde estes mitos são recriados. O fogo, elemento Assim, Xangô se340
transforma no orixá que ensina o fogo ao homem e a partir deste momento, o homem começa a cozinhar, a341
preparar comidas cozidas; porém, os primeiros a receberem este alimento são os próprios orixás. Nesta relação342
com o sagrado, com as próprias divindades, surgem os elementos fundamentais da cozinha: o fogo e o fogão.343
Desta forma, o espaço da cozinha pode ser considerado um espaço sagrado de transformação, onde as comidas344
são transformadas em oferendas. Vários são os elementos relacionados neste processo: as palavras, os cânticos, as345
pessoas envolvidas, os objetos, tudo deve estar em perfeita harmonia para que o orixá possa retribuir as dádivas346
oferecidas pela comunidade religiosa.347

Sendo assim, como no candomblé todo ritual tem uma relação com o alimento, seja uma limpeza espiritual,348
seja uma celebração mais complexa, a oferenda aos orixás é constituída de comida, aspecto este que Lima349
(2010) observa na relação entre as comidas rituais e a tradição yorubá-nagô, responsável pelo modelo da comida350
sacrifical do candomblé: foi certamente na estruturação das primeiras casas de santo da Bahia do modelo nagô,351
no fim do século XVIII começo do XIX, como disse, que essa comida de santo terá sido recriada, codificada,352
reconstituída entrenós, com as inevitáveis substituições, se por acaso os ingredientes, ou mesmo os animais,353
não fossem encontrados no novo cenário ecológico dos orixás e voduns. (2010, p.26) Percebe-se um processo de354
hibridismo cultural na redefinição das comidas dedicadas aos orixás, a partir do momento em que as substituições355
foram acontecendo, resultando em reelaborações das comidas, redefinições de alimentos que vão ser destinados356
às divindades africanas. Isto pode ser observado a partir do momento em que encontramos, entre as bases de357

6



muitas comidas de santo, por exemplo, a farinha de mandioca e o milho, elementos da América, incorporados ao358
inhame africano, ao quiabo e a tantos outros alimentos, surgindo as várias oferendas.359

Este processo é resultante do próprio contato entre as culturas, proporcionada pelo intercâmbio não só de360
homens, como também de alimentos. É importante entender estas combinações entre práticas e elementos361
culturais diferenciados, resultando em novas formas, ou seja, novas comidas, a partir de uma dinâmica que362
Canclini (2008) denomina de ”processo de hibridação”, em que aquilo que deve ser observado é todo o percurso363
de transformação dessas comidas. No candomblé, isto se verifica na composição dos pratos destinados aos orixás,364
em que encontramos elementos herdados de várias matrizes É possível que este hibridismo cultural que aconteceu365
e acontece na redefinição do cardápio dos orixás tenha uma relação com os processos vividos na atualidade pelo366
candomblé. As transformações interculturais podem influenciar neste processo de adaptações. Entender estas367
transformações nas comidas dos orixás equivale a entender que a cozinha é um espaço que também passa por368
adequações.369

Observa-se em alguns terreiros de candomblé todo um discurso voltado para a valorização do tradicional;370
em contrapartida, encontramos cada vez mais a presença de fogão industrial, panelas de alumínio e outros371
instrumentos modernos que coabitam este espaço juntamente com os objetos de madeira e barro, como as372
colheres de pau, as gamelas de madeira, os potes, panelas e alguidares de barro, entre tantos outros objetos373
que são necessários para o preparo dessas oferendas. Desta forma, na cozinha sagrada existe um diálogo entre374
os elementos relacionados aos rituais tradicionais assim como aqueles que representam inovações modernas. A375
Banquet for Divinities The food that becomes an offering in the Candomblé Em épocas remotas, havia um homem376
a quem Olorum e Exu ensinaram todos os segredos do fundamental no preparo dos alimentos, tem sua origem377
associada a um mito: seja, são as palavras, os cânticos, os rituais realizados durante o preparo de cada comida378
que ressaltam a força e o caráter sagrado de cada oferenda preparada para as divindades.379

Dar um presente, dar uma oferenda, dar uma comida ao orixá. Estas são as denominações que os iniciados380
no candomblé utilizam para o momento em que procuram construir uma relação mais próxima com seus orixás381
individuais, através da relação entre o dar, receber e retribuir, tão presente no candomblé e que tem, enquanto382
elemento de mediação fundamental, a comida. Neste sentido, a cozinha ganha um status de ”santuário”, onde383
tudo gira em torno do sagrado e todos mantêm o pensamento firmado em energias positivas, repassadas ao384
alimento que está sendo preparado.385

Outro aspecto importante está relacionado aos tabus alimentares, são muito respeitados no candomblé,386
observando-se uma preocupação constante com o agradar o orixá, sobretudo por parte dos mais velhos que387
supervisionam o exercício dos mais novos nessas funções. Isso está vinculado a uma oferenda preparada da forma388
correta, sem deslizes que possam resultar na insatisfação da divindade. As restrições abrangem tanto os alimentos389
quanto os temperos, assim como também a ingestão de algumas frutas, que se configuram como quizilas, ou seja,390
interdições.391

Entre os ingredientes mais utilizados nas cozinhas dos terreiros estão o azeite de dendê, a cebola branca, o392
camarão e o azeite doce. São estes temperos que vão identificar o orixá e a circunstância, o momento e a função da393
oferenda a ser preparada. Em estudos sobre estes ingredientes utilizados nos terreiros, Camargo (1990) ressalta:394

A preparação das comidas rituais com seus ingredientes próprios e os temperos necessários para cada situação395
particular não deixam de ser representações concretas resultantes da ritualização de elementos míticos ligados396
aos orixás, através de suas linguagens metafóricas. (1990, p.82) Assim, os mitos também fazem referência não só397
à comida, como também ao ingrediente que pode ou não ser utilizado no preparo da oferenda a ser ofertada ao398
orixá. Outro elemento importante relativo ao uso dos temperos está relacionado às características dos orixás, ou399
seja, existem temperos que ”esquentam” a comida e estão associados a algumas divindades, como Iansã e Xangô.400
Já outros devem ser evitados, como no preparo da comida de Oxalá, em que o dendê não pode ser utilizado,401
assim como o sal.402

Sendo assim, as definições das oferendas dos orixás são muito mais complexas quando partimos para analisar403
as suas particularidades, os seja, as suas qualidades, que vão interferir de forma bastante significativa em detalhes404
na preparação de suas oferendas, sendo que somente aqueles que dominam este conhecimento poderão assumir405
a liderança da cozinha, evitando qualquer contratempo que possa interferir na tranquilidade dos rituais. Estes406
ainda apresentam certas diferenciações que refletem na presença das comidas.407

Trata-se da diferença entre oferenda e sacrifício no candomblé. Estas terminologias diferenciam dois tipos de408
rituais relacionados à comida. A oferenda muitas vezes está relacionada a alguns alimentos chamados ”comidas409
secas” de cada orixá, preparadas com mais frequência nos terreiros, por serem mais simples e de custo menor. Já410
o sacrifício está relacionado a um ritual que envolve, além das comidas secas, o sacrifício de animais; considerado411
um ritual maior, mais elaborado e também mais dispendioso. Desta forma, os alimentos na cozinha dos orixás412
estão organizados em ”comidas secas” e ”comidas de ejé”, assim definidas por Vilson Caetano Souza Júnior413
(2009):414

Comidas de ejé são todas aquelas preparadas a partir de animais, suas carnes, vísceras, oferecidas ritualmente415
aos orixás (...) E as comidas secas: são aquelas à base de grãos, raízes, frutos, folhas, legumes e doces. Ou seja,416
as que ”não levam sangue animal”. São chamadas também de comidas frias. (2009, p.94)417

As comidas que envolvem o sangue animal, as comidas de ejé, em alguns terreiros são preparadas e organizadas418
de forma muito reservada, pois, logo que se finalizam os rituais de sacrifícios, os animais são levados para uma419
parte reservada da cozinha e entregues a uma pessoa de confiança da casa. Esta pessoa ou grupo de pessoas,420

7



6 ESTE FATO FOI ANALISADO POR BASTIDE (2001):

assume um importante papel, pois todo o preparo e separação das partes que serão colocadas no quarto onde421
estão os igbás dos orixás que receberam as oferendas do dia festivo são feitas por esta pessoa. Trata-se sempre422
de alguém que goza de muita confiança da Ialorixá.423

Diante da centralidade deste espaço no terreiro, um papel importante no processo de preparo das oferendas e424
fundamental na estrutura do candomblé está relacionado à pessoa que irá assumir a cozinha. Trata-se da Iabassê,425
a ”senhora da cozinha”. É ela quem assume toda a responsabilidade no preparo e organização de cada prato a426
ser ofertado às divindades, considerando cuidadosamente os preceitos alimentares. Desde a ida ao mercado para427
comprar os alimentos até a elaboração da oferenda, esta iniciada assume toda a responsabilidade pela comida428
dedicada aos orixás. É auxiliada por outros iniciados; no entanto, A Banquet for Divinities The food that becomes429
an offering in the Candomblé Mesmo diante de todas estas inovações, que levam à construção destas oferendas430
alimentos incorporados algumas vezes apenas enquanto elementos estéticos na hora da organização do prato,431
percebe-se o universo sagrado presente na cozinha; ou estão no período da menopausa em virtude das restrições432
relacionadas ao sangue menstrual, que limita os espaços da mulher no candomblé durante este período. Além433
disso, outro aspecto importante está relacionado à dedicação a cozinha, que deve ser exclusiva para a Iabassê,434
o que exige a sua presença diária no terreiro. Sendo assim, esta função requer uma dedicação e uma doação ao435
candomblé e à cozinha, uma grande responsabilidade que, para algumas casas de santo, torna-se muito difícil436
conseguir uma pessoa com este perfil.437

Na maioria dos terreiros em que existe este cargo, as mulheres são orientadas e acompanhadas pela Ialorixá.438
Entretanto, pode acontecer que homens também assumam a liderança na cozinha do santo.439

6 Este fato foi analisado por Bastide (2001):440

A função de preparar os pratos místicos nem sempre é atribuída a uma mulher e sabe-se, com efeito, que os441
homens, quando se encarregam disso, são cozinheiros ainda mais hábeis. Assim se explica o que vimos em um442
terreiro jeje, um cozinheiro muito aplicado em sua função, e que me falou, como um verdadeiro apaixonado,443
dos preparativos das cozinhas dos deuses. (2001, p.334) Assim, a direção da cozinha dos orixás não pode ser444
vista como um espaço exclusivo das mulheres, mas também ocupado por homens. Trata-se de uma função que445
vai exigir, seja de mulheres ou homens, todo um conhecimento das questões relativas à atividade prática do446
preparo das oferendas, além de um conhecimento amplo sobre os orixás e suas particularidades. O cuidado com447
as palavras, os gestos, as roupas e demais acessórios utilizados pelos iniciados é uma constante, principalmente448
pelos que estão na organização direta do preparo das comidas.449

Desta forma, tudo que acontece em volta da cozinha deve estar em sintonia com o momento sagrado, mantendo450
um equilíbrio de todos no terreiro, para que os orixás recebam os presentes e possam retribuir com sua proteção451
ao terreiro e a todos os que estão participando do ritual. O fato de dar um presente ou dar uma comida ao452
orixá está relacionado a toda uma relação construída com base em uma obrigação centrada em três elementos453
fundamentais: o dar, o receber e o retribuir, em que o iniciado, ao preparar uma comida para seu orixá, espera454
algo em troca e, consequentemente, isto vai exigir uma retribuição das dádivas recebidas.455

Observa-se, nos terreiros, a necessidade da circulação das dádivas, ou seja, as dádivas devem ser retribuídas, o456
que acontece nos pejis, onde a todo o momento é possível encontrar iniciados colocando suas oferendas, renovando457
seus laços com seu orixá, o que demonstra esta constante circularidade em torno dos presentes recebidos e458
retribuídos. a) Assim, segundo Lody (2004) O candomblé é, sem dúvida, o reduto de grande significado para459
a sobrevivência da cozinha, onde as atitudes rituais e as maneiras de preparar os alimentos estão repletas de460
significados econômicos e sociais, sendo de alta importância para uma comunicação em linguagem própria -a461
comida. (2004, p.31) A relação entre o candomblé e a comida é tão forte que os objetos ritualísticos que guardam462
o otáonde o orixá é plantado -são objetos relacionados à cozinha. Trata-se do assentamento ou igbá. Estes463
objetos, como pratos e vasilhas, de barro, louça ou madeira, são muito importantes, pois correspondem ao local464
onde os orixás são assentados. Isto ocorre em meio a uma série de rituais que envolvem vários elementos sagrados,465
entre eles a comida votiva do orixá a ser assentado no igbá. Estes são colocados no peji, em locais adornados466
com saias ou mesmo objetos que vão identificar o orixá e o dono do assentamento.467

Todo o ritual de renovação do axé da divindade individual envolve este objeto, próximos dos quais são colocadas468
as oferendas, as velas e demais elementos ritualísticos. Em alguns casos, este igbá é levado para um espaço469
separado do peji, onde as oferendas mais elaboradas são preparadas. No peji, há sempre uma comida para algum470
orixá, algo relacionado ao momento de reforçar ou mesmo fortalecer a divindade.471

Em torno da comida, os rituais internos acontecem. Em meio a segredos, ritos bastante elaborados fazem parte472
deste momento em que a comunicação é construída entre o devoto e o orixá, ou entre a comunidade religiosa do473
terreiro e suas divindades protetoras. E em algumas situações, estes rituais se desdobram em momentos em que474
ocorre a socialização através da comida.475

Algumas oferendas que acontecem mediante rituais específicos para os iniciados também são compartilhadas476
entre todos os participantes. E este ritual socializador em que a comida está presente exige do participante477
uma postura diferenciada à mesa. Geralmente são colocadas esteiras no meio do barracão, onde as comidas são478
arrumadas. Dependendo do ritual e do orixá para quem esteja sendo feita a oferenda, a comida é colocada em479
um prato ou em folhas de mamona ou bananeira, e não se utilizam talheres, e sim as mãos. Todo o alimento480
que sobra é colocado em um recipiente separado para esta função, que depois terá um destino que é um dos A481
Banquet for Divinities The food that becomes an offering in the Candomblé Na definição deste cargo essencial482

8



para o terreiro, não é qualquer pessoa que pode assumir. Segue-se toda uma série de preceitos e orientações483
para definir quem será a pessoa escolhida para o cargo. Assim, existe uma preferência por mulheres que nos484
momentos essenciais na elaboração das iguarias sagradas, a Iabassê está à frente. mesa em que se vai comer. Não485
se come em mesa sem toalha e não se deve comer segurando o prato na mão. (2011, p.250) Assim, estas regras486
de etiqueta à mesa em rituais de comensalidade interna do candomblé são muito específicas, o que permite aos487
terreiros decidirem suas regras particulares, guardando autonomia nas definições do como se deve comer. Porém,488
algo parece ser comum a todos os terreiros: é o que Bastide (2001) chama de ”consagração da comida”, ou seja,489
primeiro a comida é servida aos orixás, voduns e inkices, para depois ser apreciada pelos participantes nos rituais.490
Percebe-se que este momento de socialização da comida também é marcado pela fé nas divindades, pois, quando491
o alimento está sendo ingerido pelas pessoas, estas fazem seus pedidos; não é uma comida comum, é algo que foi492
preparado dentro de um universo marcado pelo sagrado.493

Esta relação de sociabilidade entre os devotos e suas divindades se estende a toda a comunidade do entorno494
do terreiro e aos visitantes, através dos rituais públicos, as festas. Este é o momento em que a relação mediada495
pela comida assume um significado mais amplo, promovendo a socialização entre os iniciados, a comunidade e os496
orixás.497

V. As Relações Entre a Comida e a Festa nos Terreiros498
A festa é o momento em que acontece a interação entre a comunidade, os adeptos e as divindades. Trata-se de499

uma cerimônia na qual os laços internos -entre os integrantes do grupo e os orixás -e os laços externos -integrantes500
do grupo e comunidade -são reafirmados. A comida está presente aí como um dos elementos que promovem a501
socialização entre os participantes. Assim como em todo o cotidiano e durante os rituais que acontecem nos502
terreiros, a festa também é o espaço onde o conhecimento religioso é transmitido para os mais novos adeptos503
destas religiões. Esta transmissão de conhecimentos ocorre a partir da oralidade, e o espaço das festas é também504
um espaço de aprendizagem. Assim, a festa no candomblé pode ser considerada o momento em que todas as505
relações são construídas e os conhecimentos adquiridos em função de tudo que envolve este ritual. Segundo Rita506
Amaral (2002):507

A festa é uma das mais expressivas instituições dessa religião e sua visão de mundo, pois é nela que se realiza508
de modo paroxístico, toda a diversidade dos papéis, os graus de poder e conhecimento a eles relacionados, as509
individualidades como identidades de orixás e de ”nação”, o gosto, as funções e alternativas que o grupo é capaz510
de reunir. Nela não encontramos apenas fiéis envolvidos na louvação aos deuses, muitas outras coisas acontecem511
na festa. Nela andam juntos a religião, a economia, a política, o prazer, o lazer, a estética, a sociabilidade,512
etc. (2002, p.30) Assim, para os adeptos do candomblé, a vivência da festa é uma experiência muito intensa;513
é o momento em que os orixás comparecem para serem reverenciados pelos iniciados e demais presentes nos514
rituais festivos. Outro aspecto importante é o que a festa representa na própria estrutura do candomblé, pois as515
posturas, comportamentos e a própria hierarquia entre os iniciados têm neste momento a sua maior explicitação.516
E a comida é também um elemento de socialização entre os adeptos do candomblé e a comunidade que vem517
prestigiar a festa.518

A construção de uma festa de candomblé acontece numa ambiência em que todos os elementos são decididos519
pela Ialorixá ou o Babalorixá. Todos os rituais que serão realizados, assim como as comidas que serão oferecidas520
ás divindades e aquelas que serão socializadas com todos durante a festa pública, tudo, enfim, é decidido e em521
seguida apresentado aos iniciados do terreiro, que procuram ajudar de acordo com suas condições. Assim, todos522
se envolvem no preparo da festa, inclusive da arrumação do barracão. Amaral ressalta que todo o cardápio523
da festa depende do que se chama de qualidade do orixá, ou seja, quem receberá a oferenda, quais as suas524
principais comidas. Por exemplo, se é Iansã quem será festejada, todas as suas comidas votivas serão preparadas525
e oferecidas a esta divindade -no caso, o acará, sua principal comida. Da mesma forma que, para a comunidade526
que participará da festa pública, será servido o acarajé.527

7 a) Assim, todos se preparam para reverenciar os orixás528

É na festa que os orixás vem à terra, no corpo de suas filhas, com a finalidade de dançar, de brincar no xirê, termo529
que em ioruba significa exatamente isto: brincar, dançar, divertir-se. É através dos gestos, sutis ou vigorosos, dos530
ritmos efervescentes ou cadenciados, das cantigas que ”falam” das ações e dos atributos dos orixás, que o mito é531
revivido, que o orixá é vivido, como a soma das cores, brilhos, ritmos, cheiros, movimentos, gostos. A vida dos532
orixás é o principal tema (e a vinda dos orixás é o principal motivo) da festa. Os deuses incorporam seus eleitos533
e dançam majestosamente: usam roupas brilhantes, ricas, coroas e cetros, espadas e espelhos; são os personagens534
principais do drama religioso. A Banquet for Divinities The food that becomes an offering in the Candomblé Na535
Casa das Minas, a comida de santo, chamada de comida de obrigação em geral, se come com as mãos, sem usar536
talheres. Não se come na panela que vai ao fogo, nem se coloca a panela sobre a terreiros trazem orientações537
precisas sobre como se comportar ao participar da mesa: segredos do terreiro. Segundo Ferreti (2011), alguns O538
”ajeum”, termo africano usado para designar a comida, é considerado um importante atrativo para as festas de539
candomblé. Segundo Lody (2004) Estas festividades são denominadas a partir das comidas destinadas aos orixás.540
Assim, temos a feijoada de Ogum, o ipeté de Oxum, o pirão de Oxaguiã, o amalá de Xangô, o acarajé de Iansã,541
entre tantas denominações de festas onde o convite é o nome da iguaria que será servida tanto aos orixás como542
também aos visitantes. É a comida exercendo a sua função social, promovendo a sociabilidade entre as pessoas543
do santo e a comunidade.544

9



7 A) ASSIM, TODOS SE PREPARAM PARA REVERENCIAR OS ORIXÁS

Outro elemento importante que vem ocupando cada vez mais espaços nas festas de candomblé nas últimas545
décadas são as chamadas ”comidas de branco”. São as comidas de origens diferenciadas, que fazem parte da vida546
cotidiana, que se juntam às comidas de azeite e ”de obrigação”, transformando as festas de candomblé num misto547
de festa religiosa com ares de festa doméstica, em que temos ao mesmo tempo uma pessoa servindo o acarajé e548
um garçom servindo doces e salgados ou mesmo um serviço de buffet.549

Percebe-se que, da mesma forma que as comidas dos terreiros saíram para as mesas, marcando consider-550
avelmente a gastronomia brasileira com seus temperos e suas cores, encontramos nos terreiros a presença das551
comidas cotidianas, principalmente destinadas aos visitantes que têm ”problemas” com o dendê. Assim, serve-se,552
em espaços reservados, strogonoff de frango, arroz, salada, entre outras comidas, além é claro, dos bolos e salgados553
de festa para todos os que estão participando da celebração.554

Este processo de hibridismo cultural coloca elementos bastante diversificados num espaço de culto tradicional,555
promovendo um processo de reorganização e adaptação de práticas e costumes que resultam em permutas556
culturais. Porém, estas adaptações que envolvem as ”comidas de branco” são muito mais visíveis nas relações557
de sociabilidade mais ampla, ou seja, com a comunidade, do que nos rituais internos onde a comida também558
se faz presente. Bastide (2001) Neste momento de comunhão em torno do alimento, é importante observar559
particularidades que Olhar o candomblé a partir da cozinha. Foi com este objetivo que este trabalho desenvolvido,560
buscando entender como a comida está presente nos terreiros e qual o seu papel durante os rituais.561

Foi possível compreender que a presença da comida no candomblé não se resume apenas a rituais públicos e562
ritos internos mais elaborados. Em ações aparentemente simples, como a retirada de um elemento sagrado do563
corpo de um iniciado, está presente um prato com milho branco, comida de Oxalá. Ou seja, a comida ocupa564
espaços e momentos bastante simples, e que para aqueles sem muito conhecimento sobre a religião pode passar565
despercebido. Desta forma, observando o cotidiano destes espaços sagrados, foi possível verificar que se trata de566
um espaço marcado por ritos que expressam a abrangência do alimento no candomblé.567

Com as observações realizadas para o desenvolvimento desta pesquisa, buscamos mostrara presença da comida568
e sua importância para o desenvolvimento desta religião. Para a definição do cardápio dos Orixás, o papel dos569
mitos africanos na elaboração das oferendas, a compra e seleção dos alimentos que serão preparados para as570
divindades, a organização dos rituais e da festa pública. Todos estes elementos foram apresentados a partir de571
uma descrição utilizando a fotografia enquanto complemento da construção do texto.572

Acompanhar o funcionamento da cozinha dos orixás foi fundamental para compreender os processos de573
hibridação cultural relacionados às comidas que serão transformadas em oferendas. A dinâmica deste espaço574
de transformação e os comportamentos daqueles que desenvolvem este trabalho tão relevante na organização dos575
rituais do candomblé, ou seja, foi possível perceber que a cozinha é o local onde ocorre a recriação dos mitos576
que definem o cardápio dos orixás, com suas interdições, as regras no modo de preparar, onde e como devem ser577
oferecidos. Tudo que é preparado para o banquete que será oferecido às divindades tem as orientações presentes578
nas histórias mitológicas, e estas são constantemente citadas entre os iniciados que trabalham na cozinha como579
justificativas para os questionamentos sobre o que pode ou não estar presente nas oferendas que estão sendo580
preparadas.581

Apresentamos uma reflexão acerca das relações de sociabilidade em torno da comida numa festa de candomblé,582
à luz do conceito de Mauss (2008) sobre as relações entre dar, receber e retribuir. Foi possível perceber que estas583
relações estão muito presentes nos terreiros, tendo a comida o papel de mediadora entre iniciados e divindades.584
Dos rituais mais simples aos mais complexos, as oferendas estão constantemente aos pés dos orixás, sendo o585
caminho para que os devotos possam alcançar as dádivas solicitadas.586

Foi possível perceber também que a sociabilidade em torno da comida no candomblé ultrapassa o cardápio587
definido pelos mitos dos orixás, na medida em que, durante as festividades públicas existe a presença das ”comidas588
de branco”, servidas em festas sociais, como salgados, doces, strogonoff de frango, arroz, entre outras comidas589
que não estão presentes nos terreiros durante os rituais.590

Os terreiros de candomblé têm na comida um importante elemento sagrado, configurando a construção de591
laços entre eles e os orixás. Percebemos ainda particularidades envolvendo o preparo das oferendas que são592
característicos de cada terreiro. Além disso, as regras em torno da comida também foram observadas durante593
esta pesquisa. Na realização dos rituais, o comportamento diante das oferendas era diferenciado, ou seja, os594
iniciados tinham um comportamento de acordo com o tempo de iniciação e os cargos que ocupam no terreiro.595
Assim, comer com as mãos, sentados no chão, comer com talheres, o que pode estar ou não no prato, tudo isto596
é definido de acordo com o iniciado, o seu orixá, sendo que as interdições ocupam aí lugar decisivo.597

Buscamos contribuir com este trabalho para os estudos sobre a comida ritual presente nos terreiros de598
candomblé. Assim, é possível compreender o processo de organização de uma festa de candomblé a partir599
da cozinha, e como a comida é um elemento essencial na estrutura ritualística desta religião voltada ao culto aos600
orixás, associada aos mitos, que definem o que pode ser oferecido e como deve ser preparada e servida a comida601
que será colocada em cada oferenda.602

Adádivaatravésdacomidavotiva/sagradanutreho mensemulheresnãosódoalimentoquemataafome,masqu603
etambémrenovaosentidodavida.Aformadeagradecerasd ivindadesétambémofereceroalimento,pois”Quemmedád604
ecomer,tambémcome.”605

10



orixá. Assim, conhecer as particularidades de cada
divindade é fundamental para aqueles que estão em
contato direto com a preparação das oferendas, como
conhecer também suas histórias, seus feitos
mitológicos. Vejamos o que afirma o antropólogo
Vivaldo da Costa Lima (2010):

Year
2020
33
Volume
XX
Issue
VI
Ver-
sion
I
( C )

Os campos de Aluman cantaram sua glória:”joro, jará, joroAluman,
Dono dos dendezeiros, cujos cachos são abundantes!Joro, jará,
joroAluman!Dono dos campos de milho, cujas expigas são pesadas!Joro,
jará, joroAluman!Dono dos campos de feijão, inhame e mandioca!Joro,
jará, joroAluman!” E as rãzinhas gargarejavam e coaxavam. E o rio corria
velozmente para não transbordar! Alumã, reconhecido, ofereceu a Exu
carne de bode, com o

-
Global
Jour-
nal of
Hu-
man
Social
Sci-
ence

tempero no ponto certo da pimenta. Havia chovido
bastante. Mas, seria desastroso! Pois, em todas as
coisas, o demais é inimigo do bom! (VERGER, 1983,
p.13)
Em todo o processo de preparação das
oferendas na cozinha do santo, deve-se manter muita
atenção. Preparar uma oferenda sem os cuidados
necessários pode resultar em problemas futuros com o
© 2020 Global Journals

[Note: A Conta-se que Aluman estava desesperado com uma grande seca. Seus campos estavam áridos, a chuva
não caía. As rãs choravam de tanta sede e os rios estavam cobertos de folhas mortas, caídas das árvores. Nenhum
orixá invocado escutou suas queixas e gemidos. Aluman decidiu, então, oferecer a Exu grandes pedaços de carne
de bode. Exu comeu com apetite desta excelente oferenda. Só que Aluman havia temperado a carne com um
molho muito apimentado. Exu teve sede. Uma sede tão grande que toda a água de todas as jarras que ele tinha
em casa, e que tinham, em suas casas, os vizinhos, não foi suficiente para matar a sua sede! Exu foi à torneira
da chuva e abriu-a sem pena. A chuva caiu. Ela caiu de dia, ela caiu de noite. Ela caiu no dia seguinte e no dia
de depois, sem parar.]

Figure 1:

11



7 A) ASSIM, TODOS SE PREPARAM PARA REVERENCIAR OS ORIXÁS

define
este mo-
mento
de

sociabilidade promovido pela comida como um
momento de ”comunhão”: A refeição é uma tripla comunhão: do filho com seu deus, pois ele come o prato consagrado do orixá; em seguida, dos filhos de santo entre si, pela partilha fraterna das iguarias de cada um com os Year

2020
outros; enfim, dos iniciados e dos amigos do 39
candomblé, que assim participam um pouco do
maná e das forças sobrenaturais. (2001, p.336)

( C )
expressar características de indivíduos, grupos, terreiros, nações, de vinculações mais próximas com Áfricas. Umas idealizadas, outras Global

Jour-
nal of
Hu-
man
Social
Sci-
ence
-

transformadas e, outras ainda, etnograficamente
reconhecíveis. (LODY, 1998, p.163)
VI. Considerações

Para um
Novo
Banquete:
a
Comida
Para
Além da
Festa

[Note: Na comida, encontra-se a energia máxima de uma oferta, mas, acima de tudo, ela é a força que fortifica
© 2020 Global JournalsVolume XX Issue VI Version IA]

Figure 2:

12



[Amaral and Xirê! O Modo De Crer E Viver No Candomblé. Rio De ()] , Rita Amaral , Janeiro Xirê! O Modo606
De Crer E Viver No Candomblé. Rio De . 2002. Pallas.607

[Lima and Da ()] A Anatomia do Acarajé e outros escritos. Salvador: Corrupio, Vivaldo Lima , Costa Da . 2010.608

[Camargo et al. ()] ‘As plantas condimentícias nas comidas rituais’. Maria Camargo , L Thereza , De Arruda .609
Rev. Do Instituto de Estudos Brasileiros 1990. USP.610

[Bastide et al. ()] Roger Bastide , Candomblé Da Bahia , São Paulo . Companhia das Letras, 2001.611

[________ O Rei ()] come quiabo e a Rainha come fogo: temas da culinária sagrada do. 16. candomblé. In.:612
MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de. Leopardo dos Olhos de Fogo, ________O Rei . 1998. São Paulo:613
Ateliê Editorial.614

[Ferretti and Figueiredo (2011)] Comida ritual em festa de Tambor de Mina do Maranhão.Horizonte. Belo615
Horizonte, v.9, Sérgio Ferretti , Figueiredo . abr/jun, 2011. 21 p. .616

[Mendonça and Hélio (eds.) ()] Comidas de santo e comidas populares no Grande Recife, João Mendonça , Hélio617
. Recife, FUNDAJ/Ed. Massangana (eds.) 1996. (Anais do IV Congresso Afro-brasileiro)618

[Contreras and Alimentación Y Religión ()] Jesús Contreras , Alimentación Y Religión . Humanitas Hu-619
manidades Médicas.N. 16, junio, 2007. p. .620

[Canclini and García ()] Culturas Híbridas: estratégias para entrar e sair da modernidade, Néstor Canclini ,621
García . 2008. São Paulo: EDUSP. (4ª Ed)622

[Mauss ()] ‘Ensaio Sobre a Dádiva’. Marcel Mauss . Portugal: Edições 2008. 70.623

[Caroso and Bacelar ()] Faces da Tradição Afro-brasileiro: religiosidade,sincretismo, anti -sincretismo, reafrican-624
ização, práticas terapêuticas, etnobotânica e comida, Carlos Caroso , Jeferson Bacelar . 1999. Rio de Janeiro:625
Pallas. (__________________As dietas africanas no sistema alimentar brasileiro)626

[Magalhães et al. ()] ‘Festa e Religião no Brasil’. Antônio Magalhães , Carlos De Melo , Comida . MIRANDA,627
Danilo Santos de; CORNELLI, Gabrielle. Cultura e Alimentação: saberes alimentares e sabores culturais,628
(São Paulo) 2007. SESC.629

[Verger and Fatumbi ()] Lendas Africanas dos Orixás, Pierre Verger , Fatumbi . 1997. Salvador: Corrupio. (4ª630
Ed)631

[Santos and Teles ()] O dono da terra: o caboclo nos candomblés da Bahia, Jocélio Santos , Teles . 1995. Salvador:632
Sarah Letras.633

[Santos (ed.) ()] Os nagô e a morte, Juana Santos . Ed. Petrópolis: Ed. Vozes (ed.) 13º. 2008. (Elbein dos)634

[Prandi et al. ()] Reginaldo Prandi , Mitologia Dos Orixás , São Paulo . Companhia das Letras, 2001.635

[Douglas ()] Pureza e Perigo. 2ª Ed. São Paulo: Perspectiva, Mary Douglas . 2010.636

[Rodrigues ()] Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca Nacional/ Editora UFRJ, Nina Rodrigues . 2006. (Oanimismo637
fetichista dos negros baianos)638

[Lody ()] Santo Também Come. 2ª Ed, Raul Lody . 2004. Rio de Janeiro: Pallas.639

[Souza Júnior ()] Vilson Caetano de. O Banquete Sagrado: notas sobre os ”de comer”em terreiros de candomblé,640
Souza Júnior . 2009. Salvador: Atalho.641

13


	1 Introdução
	2 II. As Relações Entre Comida e Religião
	3 III. O Candomblé e a Importância das Oferendas
	4 a) Segundo o autor
	5 IV. O Cardápio dos Orixás
	6 Este fato foi analisado por Bastide (2001):
	7 a) Assim, todos se preparam para reverenciar os orixás

