Global Journals INTEX JournalKaleidoscope™

Artificial Intelligence formulated this projection for compatibility purposes from the original article published at Global Journals.
However, this technology is currently in beta. Therefore, kindly ignore odd layouts, missed formulae, text, tables, or figures.

' Global Journal of Human Social Science

2 Ana Gutu!

3 ! Free International University of Moldova

4 Received: 10 December 2018 Accepted: 5 January 2014 Published: 15 January 2014
5

s Abstract

7 Le présent article met exergue les isotopiesphilosophémes qui constituent la spheére idéique des
s préoccupations des philosophes/intellectuels. L?auteur examine 17antinomie philosophe

9 engagé-philosophe libre penseur comme axe structurel de la construction des mentalités

10 sociales. L?idée motrice de 17article est la primordialité du patrimoine de valeurs spirituelles
1 sur la matérialité et la fugacité des choses triviales. L7auteur complaint la pauvreté d?esprit
12 des pays ol il n?y a quasiment pas eu de tradition philosophiques et, de surcroit, le régime

13 soviétique a balayé toute conscience identitaire.

14

15 Index terms—

s 1 Introduction

17 a liberté -combien de définitions n’en citons-nous ? -reste dans la perception de tous comme un grand mot,
18 méme si la notion est tout a fait aporétique et opaque au moment ou nous essayons de la définir, que soit de
19 maniére succincte ou exhaustive. Un mot grand, emblématique, symbolique, mobilisateur, martyrisant, béatifiant,
20 extravagant, vengeant, victorieux, conquérant, dévastateur, manipulateur, moralisateur, salutaire, génial? La
21 série d’épithetes et d’isotopies ne s’arréte pas la. Chaque définitionest I’expression concentrée de ’expérience
22 humaine, cristallisée dans des chroniques, oeuvres littéraires appartenant a un patrimoine universel inestimable.
23 La liberté ne peut pas étre expliquée par le prisme du métaphysique, pétrifié sur un segment de temps, la liberté
24 peut et doit étre expliquée par le prisme de l'infini, étendu en trois dimensions: espace, temps, volume; en d’autres
25 termes -territoire, histoire, homme. Car, on fera la distinction entre la liberté redonnée au gladiateur dans la Rome
26 Antique, la liberté de la pensée face a I'inquisition médiévale, la liberté conquise par les révolutionnaires francais
27 en 1789 d’un c6té, et la libre circulation des personnes, capitaux et marchandises dans I’Union Européenne.

28 « La notion de liberté a connu une évolution dans le temps. L’histoire des civilisations nous enseigne que la
20 liberté spirituelle est beaucoup plus précieuse que la liberté matérielle. Un peuple est d’autant plus libre s’il est
30 cultivé et lettré. La liberté spirituelle délivre Péconomie d’un Etat. Cette réalité est décrite de maniere détaillée
31 par Voltaire dans ses « Lettres philosophiques », publiées lors de son exil en Grande-Bretagne.

32 La philosophie et les sciences anglaises sont a l’avant-garde du mouvement intellectuel. L’Anglais s’affirme
33 un type d’homme nouveau: libre en ses Pensées comme en ses actions, ne craignant rien en ce monde ni dans
34 autre » -« Filosofia 7i 7tiin?ele engleze?ti sunt in avangarda mi?c?rii intelectuale. Englezul se afirm? drept un
35 tip de om nou: liber atat in géndirile sale, cat 7i in ac?iuni, neavand fric? de nimic nici pe lumea aceasta, nici
36 in cealalt? » ??Voltaire, 2010, p.12).

37 Voltaire s’émerveille de la Bourse de Londres, dont on dit que c’est une place plus respectable que certaines
38 cours royales. On peut y rencontrer des députés de toutes nationalités et confessions religieuses, qui se réunissent
39 au nom du bien et de I'unité des hommes. La liberté dans un pays ou il existe trente confessions religieuses
40 génere la tolérance. Voilaune is otopie importante de la liberté. Sans tolérance il n’y a pas de liberté -c’est la
41 conclusion a laquelle aboutit Voltaire dans son « Traité sur la tolérance », écrit et publié suite a I’affaire Calas
42 de 1762 en France, conclusion absolument moderne, en consonance parfaite avec les valeurs générales humaines,
43 institutionnalisées par de nombreuses résolutions et recommandations des organismes européens. Il est grand
44 temps de reconnaitre que Voltaire a jeté un regard visionnaire sur la réussite du parcours britannique vers la
45 liberté institutionnalisée beaucoup plus tot, glorifiant ainsi une autre vertu des Anglais telle que le courage. Bien



46
47
48
49
50
51
52
53
54
55
56
57
58
59
60
61
62
63
64
65
66
67
68
69
70
71
72
73
74
75
76
77
78
79
80
81
82
83
84
85
86
87
88
89
90
01
92
03
04
95
96
o7
08
99

100

101

102

103

104

105

106

107

1 INTRODUCTION

sir, d’autres peuples en ont fait preuve, mais ils n’ont pas pu obtenir la liberté convoitée (nous pensons aux
Roumains de Bessarabie, dont on ne peut pas dire qu’ils sont libres autant spirituellement que matériellement):

« Il en a colté sans doute pour établir la liberté en Angleterre; c’est dans des mers de sang qu’on a noyé
I’idole du pouvoir despotique; mais les Anglais ne croient point avoir acheté trop cher de bonnes lois. Les autres
nationsn’ont pas eu moins de troubles, n’ont pas versé moins de sang qu’eux; mais ce sang qu’elles ont répandu
pour la cause de leur liberté n’a fait que cimenter leur servitude». ??Voltaire, 2010, p.56).

Le désir de ne pas étre contraint dans la pensée, dans 'action et les doléances tiennent de notre essence
humaine. La liberté comme notion est inconcevable en dehors de 'Homme. L’Homme est le générateur de la
liberté, son concepteur et la pensée nous améne au péché originel. Plus encore, la Femme a osé désobéir a Dieu,
ayant golité au fruit interdit. Méme si c’est le Serpent qui a induit la Femme en tentation, nous avons 'appui
du texte sacré pour affirmer que la Femme est & 1'origine de la liberté, si primitive qu’elle soit -renfermée dans
la membrane olfactive-gustative du fruit interdit. Les préoccupations telluriques du Créateur centré sur son
OFEuvre ont stigmatisé y inclus la malédiction d’Adam et Eve, qui ont été condamnés & une existence pleine de
privations matérielles, maissurtout -finie dans ’espace et dans le temps. Ayant été privés d’immortalité, Adam
et Eve, et a travers eux, 'humanité tout entiére, a concentré tous ses espoirs sur ce qui apparemment semble
pouvoir offrir le bonheurla Liberté. Le volume sémantique du mot Liberté ne peut aucunement étre réduit a la
définition proposée par le Trésor de la Langue Francaise : Etat de celui, de ce qui n’est pas soumis & une ou des
contrainte(s) externe(s) ; & propos de ’homme (de ce qui le concerne) en tant qu’individu particulier ou en tant
que membre d’une société politique. Condition de celui, de ce qui n’est pas soumis a la puissance contraignante
d’autrui? (TLF, http://atilf.atilf.fr/dendien/scripts/tlfivh/visusel.exe?11;s= 3108411240;r=1;nat=; sol=0). S’il
faut étendre cette définition, il est nécessaire de faire une précision tres importante qui peut prendre la forme
d’une signification générique: valeur (état, nécessité) existentielle consciente de I’'Homme en vertu de laquelle
celui-ci pense et agit a son gré, ou, selon la définition de Rousseau, il s’agirait d’une liberté naturelle:

La liberté naturelle c’est le droit illimité & tout ce que 'homme peut atteindre. ??Rousseau, 77.61).

Cette définition donne une signification générique d’une pureté native, qui ne prend pas en considération les
contraintes d’une société organisée politiquement. Lesdites contraintes viennent avec l'institutionnalisation de
I'Etat et du droit. L’instrument unique qui permet 1’élaboration d’un systéeme de normes et de lois est par
excellence la langue. Ceux qui se sont adonnés & la mise en forme linguistique des lois de la nature et de ’homme
sont les Philosophes de I’Antiquité. Aristote et Platon ont inauguré la vie des doctrines et des polémiques
philosophiques. Les vérités écrites par eux ont été reprises, perfectionnées, détaillées par les intellectuels de la
modernité.

Les intellectuels, les tribuns, les érudits, les philosophes constituent les élites des société organisées institu-
tionnellement.Ils comprennent le mieux I’essence des choses, transmettent la lumiere de la sagesse, prédisent la
marche des événements grace a un esprit visionnaire. En termes contemporains il s’agirait des intellectuels.Les
intellectuels sont les dépositaires par excellence de la liberté de pensée.Rien n’est plus libre que la pensée, la
raison. Rien ne vous rend plus libre que la vérité, découverte et disséminée sans contraintes ou persécutions.
La vérité supréme c’est Dieu, et la vérité sur 'existentialité humaine est a la portée du philosophe-intellectuel,
du savant, capable de voir au-deld des apparences impénétrables et de discerner les antinomies conflictuelles,
porteuses de mort et destruction des antinomies dialectiques, créatrices de progres et de développement.

Un Philosophe dans le sens originel du mot est ’homme qui de maniere désintéressée cherche la vérité, étant
guidé uniquement par sa vocation. En fait, si ’on doit croire les propos de Hegel, les vrais philosophes n’existent
plus, il existe plutot des systémes de pensée. Les philosophes de I’ Antiquité ont largement contribué & la promotion
des sciences et des arts afin de perpétuer lesprit créateur, de fortifier ainsi la Cité, de pérenniser la civilisation,
faisant de la place a I’édification des sociétés futures.Parfois ’histoire nous offre des exemples d’intolérance de
la Cité vis-a-vis de la liberté de la pensée philosophique, I’exemple le plus illustre étant celui de Socrate, le
philosophe-martyr de la Gréce antique. Socrate n’a pas écrit sa doctrine, il ’a vécue.

« Socrate, qui approcha le plus prés de la connaissance du Créateur, en porta la peine et mourut martyr de
la Divinité[?] on lui imputait d’inspirer aux jeunes gens des maximes contre la religion et le gouvernement [?]
il eut d’abord deux cent vingt voix pour lui. Le tribunal des Cing-cents possédait deux cent vingt philosophes:
c’est beaucoup, je doute qu’on les trouve ailleurs.». ??Voltaire, 2009, p.62).

De toute facon, les 220 voix des philosophes qui ont voté contre la peine de mort pour Socrate n’ont pas suffi
a son salut. Des noms notoires de I'histoire de la pensée scientifique philosophique qui ont payé de leur vie la
liberté de pensée nous reviennent dans la mémoire : I'éditeur érudit et le traducteur francais du XVI siécle Etienne
Dolet, le traducteur de la Bible de ’hébreu, du grec et du latin vers le frangais 1’olivétain Secondo Lancelotti, le
traducteur de la Bible de I’hébreu, du grec et du latin vers ’anglais Tyndale, le philosophe réformateur Jan Huss
-eux ainsi que beaucoup d’autres sont morts par empoisonnement ou ont été condamnés & mort ayant été briilés
publiquement. La liste pourrait étre complétée. Ils ont été annihilés physiquement, mais la vérité ne peut pas
étre briilée sur le biicher, ni empoisonnée.

Les Cités tout au long de ’histoire ont su « se procurer » des philosophes afin de justifier les guerres, les croisades
ou les constructions. Préoccupés a la source par I'interprétation de la Bible et a proner la divinité au sein du
peuple, les philosophes de vocation cedent la place aux philosophes rémunérés. « Les philosophes rémunérés »
des Cités, suivant les termes de Hegel, sont les précurseurs des intellectuels modernes, engagés politiquement. Les
sages de la Cour, les conseillers, les représentants des « Lumiéres » qui entouraient les Césars, les monarques, les



109
110
111
112
113
114
115
116
117
118
119
120
121
122
123
124
125
126
127
128
129
130
131
132
133
134

136
137
138
139
140
141
142
143
144
145
146
147
148
149
150
151
152

154
155
156
157

159
160
161
162
163
164
165
166

168
169
170
171

princes, les tsars ou les dictateurs ont exercé une influence déterminante sur la marche de ’histoire, en domptant
souvent la fureur des tyrans, en éteignant le biicher des guerres, mais aussi en contribuant & I’épanouissement ou
la chute des empires. L’humanité a parcouru un long chemin pour aboutir a 'affirmation de la liberté en tant
que valeur existentielle supréme et de la vérité en tant que victoire de la raison sur I’obscurantisme. Est-ce que
I’engagement du philosophe pour de I'argent aux services de la Cité est une corruption intellectuelle? Le monde
idéique du philosophe tissu de vérités pensées, de vérités absolues, dégrade le moment ou lui, le philosophe, dévie
de ces vérités, en livrant aux services de la Cité ou de la Politique des pseudo-vérités, dites ou écrites sur la
trivialité de I’écriture corrompue.

Graphe 1 : Le cercle de valeurs du philosophe intellectuel.

La Politique a envahi les sociétés antiques et modernes, devenant un phénomeéne supranational, issu des
doctrines et idées philosophiques, mises au service des hommes du pouvoir. Dans ce sens, le philosopheintellectuel
a deux options : attendre de maniére contemplative la succession naturelle ou aléatoire des événements dans la
société, en restant dans son espace idéique isolé de la matérialité sociale, ou influencer directement la succession
événementielle dans la société en s’impliquant activement dans la spheére politique.

Depuis « Le Prince » de Machiavel jusqu’aux mémoires des ex-chefs d’Etat, traités de politologie, d’ores et
déja le philosophe-intellectuel n’est plus appelé a discerner entre le bien et le mal, & conseiller les hommes du
pouvoir, mais & s'impliquer dans les affaires de Etat. L’implication et I'engagement ferme semblent étre deux
concepts différents. L’implication de Pintellectuel dans les affaires de 'Etat vient de son désir incontournable de
changer le monde, de le perfectionner, de le rendre plus beau, plus juste, plus correct. Faire changer le monde afin
de le perfectionner est un désidératif noble qui découle de I’existence méme du philosophe, de sa raison d’étre.
L’engagement politique du philosophe suppose parfois la corruption intellectuelle et n’exclut pas la trahison
par lui de ses propres convictions, principes et vérités, au nom de la promotion d’une pseudo-vérité ou d’un
mensonge par transfert d’autorité vers la sphére politique. Il existe des voix qui soutiennent que 'implication
des philosophes dans la politique est inutile:

«Les intellectuels n’ont rien & chercher sur la méme scéne que les politiciens. Ce n’est pas leur affaire de se
méler du vacarme du siécle, de se dissiper sur la place publique, s’abandonner a une problématique contingente.
Laisser de coté la vie contemplative, remplacer les grandes questions de l'esprit par des anxiétés triviales et
conjoncturelles signifie trahir la condition d’intellectuel, scarifier le talent qui t’a été donné. » (Plesu, 2007,
p.70).

Mais les préceptes « laiques » ne se font pas entendre chez les philosophes. Comme a 1’époque de I’ Antiquité,
les philosophes veulent participer aux affaires de UEtat, étant inspirés par le conflit biblique irréconciliable: le
combat entre le Bien et le Mal. Le motif du crime fratricide Cain -Abel constitue la pierre philosophale de toutes
les doctrines. Les philosophes sont toujours la, au devoir, la plume ou le discours prét a convaincre, a agir, a
déterminer et a remporter la victoire.

Comme on le sait, 'arme parfaite des philosophes pour affirmer la vérité et faire ’éloge de la liberté de la
pensée a depuis toujours été et continue d’étre le mot. La Langue est une révélation quand elle se trouve au
service du philosophe-intellectuel libre, mais devient une malédiction dans le cas du philosophe-intellectuel engagé
politiquement. Gabriel Liiecanu va encore plus loin en affirmant que la langue est:

« Un instrument divin qui se pervertit rien qu’en devenant utilité humaine? I’'Homme est libre, mais aussi
déchu, il peut également bien utiliser la langue soit dans le sens de la vérité, soit dans le sens du mensonge. »
??Liiceanu, 2006, p.12).

Graphe 2 : Les isotopies du discours philosophique.

La langue est un pouvoir, la langue et le pouvoir sont inséparables, j’ai essayé de le démontrer dans certains
de mes articles (Gutu, 2010, p.17-32). La langue de bois des régimes totalitaires communistes a servi d’apanage
indispensable a la construction d’une société basée sur le mensonge et la haine. Le mensonge et la haine, congus
et organisés intellectuellement, en commencant par la fin du XIX siécle, institutionnalisés au début du XX-e
siecle pour manipuler les peuples et les nations, se sont avérés les piliers de la doctrine communiste. Dans un
régime totalitaire communiste:

« 7le mensonge devient la colonne vertébrale du Mal, car il est utilisé non pas contre un ennemi externe, qui
menace 'existence de ta propre collectivité, mais contre cette méme collectivité. » ??Liiceanu, 2006, p.61).

Le mensonge préné au sein du peuple, élevé au rang de vérité, diffusé avec insistance durant des années laisse
des séquelles inguérissables pour des années dans la mentalité collective, en la privant de mémoire historique et
d’essence identitaire. C’est justement cela qui nous arrive, a nous les Roumains de Bessarabie, suite a la dictature
communiste durant plus de cinquante ans.

« Jamais on ne corrompt un peuple, mais souvent on le trompe, et c’est alors seulement qu’il parait vouloir
ce qui est mal.». ??Rousseau, 2010, p.68) Liiceanu propose aussi une classification des intellectuels des régimes
totalitaires-communistes : les intellectuels qui ont cru le mensonge de l'idéologie communiste, mais qui ont
reconnu leur erreur (les réveillés), les intellectuels qui ont cru le mensonge communiste jusqu’a leur derniére
heure, méme au moment ou ils ont été fusillés par leurs collégues de parti (les hypnotisés), la troisiéme catégorie
-ce sont les intellectuels qui ont su des le début que l'idéologie communiste était un mensonge, mais qui ont
continué de la propager, ils mentaient consciemment, c’est avec eux qu’on a construit le communisme a ’échelle
planétaire. ??Liiceanu, 2006, pp.64-66).

Les régimes totalitaires-communistes, ayant comme idéologues Marx et Lénine, qui ont été euxmémes transis



172
173
174
175
176
177
178
179

181
182
183
184
185
186
187
188

190
191
192
193
194
195
196
197

199
200
201
202
203
204
205
206
207
208
209
210
211
212
213
214
215
216
217
218
219
220
221
222
223
224
225
226
227
228
229

231
232
233
234

1 INTRODUCTION

de haine contre le genre humain (Marx pour le fait qu’il n’a jamais réussi & obtenir aucune chaire dans les
universités allemandes, Lénine pour le fait qu’il avait été renvoyé de l'université et n’a jamais terminé ses
études), ont institutionnalisé la haine de classe, en la redirigeant contre les intellectuels, méme si c’étaient ces
derniers qui avaient été les concepteurs de la révolution russe. Il n’y a jamais eu dans I’histoire des sociétés
une machine plus bestiale de destruction des intellectuels que la machine du communisme. Les intellectuels ont
été annihilés physiquement par extermination ou travaux dans les goulags, ou ont été réduits au silence par un
asservissement moral-spirituel. Résultat -toute une littérature héritée, engagée idéologiquement (Gutu, 2009),
dépourvue d’essence et créativité.

« Du moment ou la haine est dotée d’idéologie, elle devient organisée intellectuellement. ? En organisant
intellectuellement la haine, I’idéologie déforme fatalement la vérité et cultive systématiquement la haine. L’esprit
plongé dans 'obscurité de la haine ne peut pas avoir acceés a la vérité, mais seulement au mensonge, au faux. »
??Liiceanu, 2007, pp. 66-67).

Graphe 3 : La typologie des philosophes intellectuels dans la société moderne.

Dans les époques des grandes monarchies les victimes des disgraces du peuple étaient toujours les rois, les
reines. Le déferlement des révolutions européennes, inauguré par la révolution francaise, a fait tomber les tétes
du haut des pyramides monarchiques, une réplique de cette tradition ayant été la fin des Ceausescu en Roumanie
en décembre 1989. Or, la fragilité dont ont fait preuve les intellectuels engagés idéologiquement & 1’époque
totalitaire communiste a généré une sorte d’intolérance a I’égard des intellectuels, des philosophes, des poétes.
On incrimine les intellectuels poir leur manque de caractere, de conséquence, de pouvoir et de volonté, comme le
mentionne Andrei Plesu: « Une grande partie de la population autochtone est plutét ennuyée par les intellectuels.
IIs sont en général des quidams qu’on ne comprend pas, et qui ne te comprennent pas, des personnages sur lesquels
on ne peut pas compter, des inutiles qui devraient s’occuper de leurs affaires s’ils peuvent toutefois servir & quelque
chose. » (Plesu, 2007, p.67) Ces attitudes persistent, les échecs et les ratés étant attribués aux intellectuels, leur
contribution étant négligée et sous-appréciée surtout lors des moments de crise dans I'histoire. Dans le cas présent
nous faisons référence aux événements de 1989 qui ont eu lieu en République de Moldavie, quand une véritable
révolution des poétes a eu lieu, ces derniers ayant été a la source du mouvement de renaissance nationale. Il est
vrai que la révolution a été volée par les exnomenklaturistes KGB-istes, qui sont venus au pouvoir pour s’enrichir
et non pas pour rompre définitivement avec le passé communiste. Les intellectuels ont servi leur patrie en 1989
en République de Moldavie, mais ce n’était pas de leur compétence de remettre le jeune Etat sur les rails de la
technocratie. Les intellectuels ont accompli une mission trés importante : ils ont apporté la liberté de la pensée,
ils ont initié la réforme dans I’éducation et la culture, fait qui a donné des fruitsl’apparition des générations
jeunes, qui, & leur tour, ont contribué & la chute du régime néo-communiste en avril 2009 en déclenchant la
Révolution Twitter.

La démocratisation des sociétés posttotalitaires a placé au premier plan 'activisme et ’engagement politique
des intellectuels. La République de Moldavie est une démocratie émergente, certains phénomeénes socio-politiques
sont absolument nouveaux pour notre société. Les habitudes comportementales des intellectuels de la République
de Moldavie sont souvent alourdies par la mémoire des engagements idéologiques du passé. La vénalité basée
exclusivement sur le facteur matériel, « sélectionne » parmi les intellectuels les plus adaptables et pragmatiques, le
plus souvent le phénomene étant répandu dans les milieu journalistiques, plus rarement parmi les poetes, savants,
ces derniers étant des moralistes-philosophes du style traditionnel défini par Hegel. Sans eux -les philosophes-
moralistes -qui resteront a jamais en dehors du politique, qui veillent & l'intégrité spirituelle de la nation, aucun
Etat n’a d’avenir: « Sans la prestation des moralists 'humanité se déboussole. Un monde dans lequel personne
ne prend le parti du spirituel, dans lequel personne ne défend les valeurs de bonhomie, justesse et ne les oppose
pas “aux passions laiques”, c’est un monde qui glisse vers le matériel le plus pur et finit dans la bestialité.»
??Liiceanu, 2007, p.102).

Les intellectuels vénaux qui ont toujours été engagés politiquement, indifféremment de la couleur du pouvoir,
sont définis par Gabriel Liiceanu comme des « flagorneurs ». Ceux-ci se complaisent & se nommer intellectuels, ont
des prétendues ambitions politiques, s’adjugent des performances intellectuelles dont ils ne sont pas les auteurs,
s’auto-pilotent dans les milieux publics, en réussissant aisément & se procurer la faveur du pouvoir en recourant
a des prévarications financiéres et a la corruption. De véritables caméléons, lesdits quidams se portent tres bien,
reniant sans difficulté les principes pour lesquels ils plaidaient hier au profit des principes, méme contraires, qui
conviennent au pouvoir aujourd’hui. « Le mot ”flagorneur” est attribué a l'individu qui, aprés avoir décu ses
prochains par sa prestation dans le communisme, au lieu de se retirer de la scéne sociale avec un air d’excuse,
persiste, métamorphosé, Global Journal of Human Social Science pour décevoir ses prochains une seconde fois. 11
s’agit, donc, du flagorneur auto-potentialisé historiquement. Il se trouve en ce moment, aprés avoir salutairement
atteint l’autre rive, dans les plus importantes institutions de I'Etat et dans les points cardinaux de la société
roumaine. » ?? Liiceanu, 2007, p.150).

L’intégrité des principes est la condition sine qua non pour celui qui veut se nommer intellectuel. Cette
intégrité, dans son expression pure, peut étre sauvegardée en dehors du politique. La lucidité et ’équidistance,
tant nécessaires pour générer des jugements de valeur, restent intactes dans le cas des raisonnements formulés
avec détachement, le philosophe se guidant uniquement sur sa propre expérience, sagesse et intuition visionnaire.
L’élan de I'intellectuel pour intervenir dans le changement du monde, le rendre meilleur par son implication dans
la politique, est freiné par la trivialité ludique et spéculatrice des intrigues et arrangements d’ordre conjoncturel.



235
236
237

239
240
241
242
243
244
245
246
247
248
249
250
251
252
253
254
255
256
257
258
259
260
261
262
263

La décision de persévérer dépend du type de tempérament, méme si les intellectuels le plus souvent sont des
mélancoliques. La réalité nous confirme que les intellectuels ne renoncent jamais & leur mission de faire changer
le monde et acceptent leur role de conseillers publics ou « de I'ombre » de ceux qui se trouvent au pouvoir.

« Entre 'intellectuel qui participe directement au jeu politique et celui qui l’ignore, le dernier temps on voit
de plus en plus souvent l'intellectuel qui influence la marche des événements, restant en dehors de son vacarme
» (Plesu, 2007, p.72).

L’exemple de I’Académie Francaise en est une preuve éloquente. Les prises d’attitude vis-a-vis des événements
ou phénomeénes importants de la société francaise sont prophétiques et font partie du patrimoine inaliénable
de la France. André Malraux a été et reste encore l'intellectuel numéro un de la France: écrivain, orateur,
ministre dans différentes positions gouvernementales, il s’est engagé politiquement en faveur de la culture. Un
grand pays a donné a ’humanité de grands intellectuels. Ce qu’écrivait jadis Voltaire a propos de la liberté
conquise par les Anglais est parfaitement valable pour les Frangais. Voltaire a vanté I’expérience des Anglais
par ressentiment a 1’égard de la monarchie frangaise qui l'avait exilé. Nous, nous sommes suffisamment réalistes
pour apprécier le sacrifice de la France et son apport substantiel a la marche victorieuse de la Liberté au XIX-e
siecle : Chateaubriand, Benjamin Constant, Balzac, Georges Sand, Gustave Flaubert, Charles Baudelaire, Pierre
Larousse, Victor Hugo -voila quelques noms de résonance des philosophes-intellectuels frangais qui ont oeuvré a
la gloire de I'Etat francais.

L’espace roumain a donné a l'universalité des noms notoires d’intellectuels qui ont délivré les esprits, le plus
renommé étant Mihai Eminescu, le symbole de la liberté du génie créateur, poete, tribun, publiciste.

Mircea Eliade, Constantin Noica, Titu Maiorescu, Emil Cioran, Bogdan Petriceicu-Ha?deu, nés en Bessara-
bievoici seulement quelsues noms d’intellectuels roumains qui réellement ont contribué au changement du monde
dans les temps dans lesquels ils ont vécu et activé. Sans doute, les historiographes de I’avenir vont répertorier
les noms de philosophes roumains contemporains qui veillent de I'extérieur ou de l'intérieur du politique au
développement correct de la société. Les philosophes constituent la richesse la plus grande d’un pays, ils pronent
les valeurs idéalistes suprémes: la liberté de la pensée et la vérité. Les philosophesintellectuels d’un pays jettent
les fondements de la raison d’étre -du sens existentiel de celui-ci -, en lui assurant les prémisses nécessaires a sa
modernisation. Un Etat sans philosophie et sans philosophes reste une entité géo-politique en dérive, incapable
de déterminer le présent et 'avenir.

Dites-moi qui sont vos philosophes et je vous dirai quel est votre pays. * 2

'La Liberte, Les Philosophes Et La Politique
2© 2014 Global Journals Inc. (US)



1 INTRODUCTION




264

266

267

268

27C
271

272
273

274
275

276

277

[Winock et al. ()] , Niceh Winock , Vocile , Cartier Chi?in?u . 2003. 843.

[Liiceanu et al. ()] , Gabriel Liiceanu , Despre Minciun? , Bucure?ti . Humanitas 2006. 95.

[Liiceanu et al. ()] , Gabriel Liiceanu , Despre Ur? | Bucure?ti . Humanitas 2007. 165.

[Ple?u et al. ()] , Andrei Ple?u , Obscenitatea Public? , Bucure?ti . Humanitas 2007. 223.

[Patapievici et al. ()] , Patapievici , Horia-Roman , Discern?méntul , Bucure?ti . Humanitas 2009. 230.
[Rousseau ()] , Jean-Jacques Rousseau . Du contrat social. Flammarion 2010.

[

Trésor De La Langue Francaise ()] , Trésor De La Langue Frangaise . http://atilf.atilf.fr/dendien/
scripts/tlfiv5/visusel.exe?11 s=3108411240. 2011. (r=1;nat=;sol=0 19.04.)

[Gu?u and La ()] Ana Gu?u, La . La Francopolyphonie: langue, littératture, culture et pouvoir. Chi%in?u, ULIM,
2010. p. .

[Gu?u ()] Ana Gu?u . Discurs critic ?i literatur? in epocile totalitare, Les clichés du totalitarisme: des langues
et des identités en République de Moldova (Gala?i, Roménia) iunie 2009. p. . Universitatea Dun?rea de Jos

[Larousse Dictionnaire de la philosophie ()] Larousse Dictionnaire de la philosophie, 1995. Paris, Larousse. 302.

[Voltaire ()] Traité sur la tolérance, Voltaire . 2009. Paris, Flammarion. 193.


http://atilf.atilf.fr/dendien/scripts/tlfiv5/visusel.exe?11
http://atilf.atilf.fr/dendien/scripts/tlfiv5/visusel.exe?11
http://atilf.atilf.fr/dendien/scripts/tlfiv5/visusel.exe?11

	1 Introduction

