V3 GLOBAL JOURNAL OF HUMAN-SOCIAL SCIENCE: F
EREPEMNENEE POLITICAL SCIENCE

f/_f&: Volume 14 Issue 3 Version 1.0 Year 2014

Type: Double Blind Peer Reviewed International Research Journal
Publisher: Global Journals Inc. (USA)
Online ISSN: 2249-460X & Print ISSN: 0975-587X

La Liberte, Les Philosophes Et La Politique
By Ana Gutu

Free International University of Moldova

Resume- Le présent article met exergue les isotopiesphilosophemes qui constituent la sphere
idéique des préoccupations des philosophes/intellectuels. L’auteur examine I'antinomie
philosophe engagé-philosophe libre penseur comme axe structurel de la construction des
mentalités sociales. L'idée motrice de l'article est la primordialité du patrimoine de valeurs
spirituelles sur la matérialité et la fugacité des choses triviales. L'auteur complaint la pauvreté
d’esprit des pays ou il n’'y a quasiment pas eu de tradition philosophiques et, de surcroit, le
régime soviétique a balayé toute conscience identitaire.

GJHSS-F Classification . FOR Code: 160699

LALIBERTE, LESPHILOSOPHESETLAPOLITIQUE

Strictly as per the compliance and reqgulations of:
A 7 4

)
) [5)
-
RESEARCH | DIVERSITY | ETHICS

© 2014. Ana Gutu. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-
Noncommercial 3.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/), permitting all non-commercial use,
distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.



La Liberte, Les Philosophes Et La Politique

Ana Gutu

Résumé- Le présent article met exergue les isotopies-
philosophemes qui constituent la sphére idéique des
préoccupations des philosophes/intellectuels.  L'auteur
examine l'antinomie philosophe engagé-philosophe libre
penseur comme axe structurel de la construction des
mentalités sociales. L'idée motrice de [larticle est la
primordialité du patrimoine de valeurs spirituelles sur la
matérialité et la fugacité des choses triviales. L'auteur
complaint la pauvreté d'esprit des pays ou il n'y a quasiment
pas eu de tradition philosophiques et, de surcroit, le régime
soviétique a balayé toute conscience identitaire.

I. [NTRODUCTION

a liberté - combien de définitions n’en citons-nous

? -reste dans la perception de tous comme un

grand mot, méme si la notion est tout a fait
aporétique et opague au moment ol nous essayons de
la définir, que soit de maniéere succincte ou exhaustive.
Un mot grand, emblématique, symbolique, mobilisateur,
martyrisant, béatifiant, extravagant, vengeant, victorieux,
conquérant, dévastateur, manipulateur, moralisateur,
salutaire, génial... La série d’épithétes et d'isotopies ne
S'arréte pas la. Chaque définitionest [I'expression
concentrée de I'expérience humaine, cristallisée dans
des chroniques, ceuvres littéraires appartenant a un
patrimoine universel inestimable.

La liberté ne peut pas étre expliquée par le
prisme du métaphysique, pétrifié sur un segment de
temps, la liberté peut et doit étre expliquée par le prisme
de linfini, étendu en trois dimensions: espace, temps,
volume; en d’autres termes — territoire, histoire, homme.
Car, on fera la distinction entre la liberté redonnée au
gladiateur dans la Rome Antique, la liberté de la pensée
face a l'inquisition médiévale, la liberté conquise par les
révolutionnaires francais en 1789 d'un cbéte, et la libre
circulation des personnes, capitaux et marchandises
dans I'Union Européenne.

« La notion de liberté a connu une évolution
dans le temps. L’histoire des civilisations nous enseigne
que la liberté spirituelle est beaucoup plus précieuse
que la liberté matérielle. Un peuple est d’autant plus
libre s'il est cultivé et lettré. La liberté spirituelle délivre
'économie d'un Etat. Cette réalité est décrite de
maniere détaillée par Voltaire dans ses « Lettres
philosophiques », publiées lors de son exil en Grande-
Bretagne.

La philosophie et les sciences anglaises sont a
l'avant-garde du mouvement intellectuel. L’Anglais
s’affirme un type d’homme nouveau: libre en ses

Author: docteur, professeur universitaire Université Libre Internationale
de Moldova. e-mail: agutu@ulim.md

Pensées comme en ses actions, ne craignant rien en ce
monde ni dans l'autre » - « Filosofia si stiintele englezesti
sunt in avangarda miscéarii intelectuale. Englezul se
afirma drept un tip de om nou: liber atat in gandirile sale,
céat si In actiuni, neavand frica de nimic nici pe lumea
aceasta, nici In cealaltd » (Voltaire, 2010, p.12).

Voltaire s’émerveille de la Bourse de Londres,
dont on dit que c’est une place plus respectable que
certaines cours royales. On peut y rencontrer des
députés de toutes nationalitts et confessions
religieuses, qui se réunissent au nom du bien et de
I'unité des hommes. La liberté dans un pays ou il existe
trente confessions religieuses génere la tolérance.
Voilaune is otopie importante de la liberté. Sans
tolérance il n'y a pas de liberté — c’est la conclusion a
laquelle aboutit Voltaire dans son « Traité sur la
tolérance », écrit et publi¢ suite a I'affaire Calas de 1762
en France, conclusion absolument moderne, en
consonance parfaite avec les valeurs générales
humaines, institutionnalisées par de nombreuses
résolutions et recommandations des organismes
européens. Il est grand temps de reconnaitre que
Voltaire a jeté un regard visionnaire sur la réussite du
parcours britannique vers la liberté institutionnalisée
beaucoup plus t6t, glorifiant ainsi une autre vertu des
Anglais telle que le courage. Bien sdr, d’autres peuples
en ont fait preuve, mais ils n’ont pas pu obtenir la liberté
convoitée (nous pensons aux Roumains de Bessarabie,
dont on ne peut pas dire gu'ils sont libres autant
spirituellement que matériellement):

« |l en a colté sans doute pour établir la liberté
en Angleterre; c’est dans des mers de sang qu'on a
noyé I'idole du pouvoir despotique; mais les Anglais ne
croient point avoir acheté trop cher de bonnes lois. Les
autres nationsn’ont pas eu moins de troubles, n'ont pas
versé moins de sang qu’eux; mais ce sang qu'elles ont
répandu pour la cause de leur liberté n'a fait que
cimenter leur servitude». (Voltaire, 2010, p.56).

Le désir de ne pas étre contraint dans la
pensée, dans l'action et les doléances tiennent de notre
essence humaine. La libert¢é comme notion est
inconcevable en dehors de I'Homme. L'Homme est le
générateur de la liberté, son concepteur et la pensée
nous amene au péché originel. Plus encore, la Femme a
0sé désobeir a Dieu, ayant goQté au fruit interdit. Méme
si c'est le Serpent qui a induit la Femme en tentation,
nous avons I'appui du texte sacré pour affirmer que la
Femme est a l'origine de la liberté, si  primitive qu'elle
soit — renfermée dans la membrane olfactive-gustative
du fruit interdit. Les préoccupations telluriqgues du

© 2014 Global Journals Inc. (US)

Global Journal of Human-Social Science (F ) Volume XIV Issue IIl Version IE Year 2014



Global Journal of Human-Social Science (F ) Volume XIV Issue IIl Version IE Year 2014

Créateur centré sur son CEuvre ont stigmatisé y inclus la
malédiction d’Adam et Eve, qui ont été condamnés a
une existence pleine de privations matérielles, mais -
surtout — finie dans I'espace et dans le temps. Ayant été
privés d’immortalité, Adam et Eve, et a travers eux,
I'humanité tout entiere, a concentré tous ses espoirs sur
ce qui apparemment semble pouvoir offrir le bonheur —
la Liberté. Le volume sémantique du mot Liberté ne peut
aucunement étre reduit a la définition proposée par le
Trésor de la Langue Francaise : Etat de celui, de ce qui
n'est pas soumis a une ou des contrainte(s) externe(s) ;
a propos de 'homme (de ce qui le concerne) en tant
gqu'individu particulier ou en tant que membre dune
société politique. Condition de celui, de ce qui n'est pas
soumis a la puissance contraignante dautrui... (TLF,
http://atilf.atilf.fr/dendien/scripts/tifivs/visusel.exe?11;s=
3108411240;r=1;nat=; sol=0).

S'il faut étendre cette définition, il est nécessaire
de faire une précision trés importante qui peut prendre
la forme d'une signification générique: valeur (état,
nécessité) existentielle consciente de I'Homme en vertu
de laquelle celui-ci pense et agit a son gré, ou, selon la
définition de Rousseau, il s’agirait d’une liberté naturelle:

La liberté naturelle c'est le droit illimité a tout ce
que '’homme peut atteindre. (Rousseau, p.61).

Cette définition donne une signification
générique d’'une pureté native, qui ne prend pas en
considération les contraintes d’'une société organisée
politiquement. Lesdites contraintes viennent avec
l'institutionnalisation de I'Etat et du droit. L'instrument
unique qui permet I'élaboration d’'un systeme de normes
et de lois est par excellence la langue. Ceux qui se sont
adonnés a la mise en forme linguistique des lois de la
nature et de I'hnomme sont les Philosophes de
I'Antiquité. Aristote et Platon ont inauguré la vie des
doctrines et des polémiques philosophiques. Les vérités
écrites par eux ont été reprises, perfectionnées,
détaillées par les intellectuels de la modernité.

Les intellectuels, les tribuns, les érudits, les
philosophes constituent les élites des société
organisées institutionnellement.lls comprennent le mieux
'essence des choses, transmettent la lumiére de la
sagesse, prédisent la marche des événements grace a
un esprit visionnaire. En termes contemporains il
s’agirait des intellectuels.Les intellectuels sont les
dépositaires par excellence de la liberté de pensée.Rien
n'est plus libre que la pensée, la raison. Rien ne vous
rend plus libre que la vérité, découverte et disséminée
sans contraintes ou persécutions. La vérité supréme
c’est Dieu, et la vérité sur I'existentialité humaine est a la
portée du philosophe-intellectuel, du savant, capable de
voir au—dela des apparences impénétrables et de
discerner les antinomies conflictuelles, porteuses de
mort et destruction des antinomies dialectiques,
créatrices de progres et de développement.

Un Philosophe dans le sens originel du mot est
I'nomme qui de maniere désintéressée cherche la vérité,

© 2014 Global Journals Inc. (US)

étant guidé uniquement par sa vocation. En fait, si l'on
doit croire les propos de Hegel, les vrais philosophes
n'existent plus, il existe plutdt des systemes de pensée.
Les philosophes de I'’Antiquité ont largement contribué a
la promotion des sciences et des arts afin de perpétuer
I'esprit créateur, de fortifier ainsi la Cité, de pérenniser la
civilisation, faisant de la place a [I'édification des
sociétés futures.Parfois I'histoire nous offre des
exemples d’intolérance de la Cité vis-a-vis de la liberté
de la pensée philosophique, I'exemple le plus illustre
étant celui de Socrate, le philosophe-martyr de la Grece
antique. Socrate n’a pas écrit sa doctrine, il I'a vécue.

« Socrate, qui approcha le plus prés de la
connaissance du Créateur, en porta la peine et mourut
martyr de la Divinité[...] on lui imputait d'inspirer aux
jeunes gens des maximes contre la religion et le
gouvernement [...] il eut d’abord deux cent vingt voix
pour lui. Le tribunal des Cing-cents possédait deux cent
vingt philosophes: c’est beaucoup, je doute qu’on les
trouve ailleurs.». (Voltaire, 2009, p.62).

De toute facon, les 220 voix des philosophes
qui ont voté contre la peine de mort pour Socrate n’ont
pas suffi a son salut. Des noms notoires de I'histoire de
la pensée scientifique philosophique qui ont payé de
leur vie la liberté de pensée nous reviennent dans la
mémoire : I'éditeur érudit et le traducteur frangais du XVI
siécle Etienne Dolet, le traducteur de la Bible de
I'nébreu, du grec et du latin vers le frangais I'olivétain
Secondo Lancelotti, le traducteur de la Bible de
I'nébreu, du grec et du latin vers l'anglais Tyndale, le
philosophe réformateur Jan Huss - eux ainsi que
beaucoup d’autres sont morts par empoisonnement ou
ont été condamnés a mort ayant été brQlés
publiqguement. La liste pourrait étre complétée. lls ont
été annihilés physiquement, mais la vérité ne peut pas
étre br(ilée sur le blcher, ni empoisonnée.

Les Cités tout au long de I'histoire ont su « se
procurer » des philosophes afin de justifier les guerres,
les croisades ou les constructions. Préoccupés a la
source par linterprétation de la Bible et a proner la
divinité au sein du peuple, les philosophes de vocation
cedent la place aux philosophes rémunérés. « Les
philosophes rémunérés » des Cités, suivant les termes
de Hegel, sont les précurseurs des intellectuels
modernes, engagés politiquement. Les sages de la
Cour, les conseillers, les représentants des « Lumieres »
qui entouraient les Césars, les monarques, les princes,
les tsars ou les dictateurs ont exercé une influence
déterminante sur la marche de I'histoire, en domptant
souvent la fureur des tyrans, en éteignant le blcher des
guerres, mais aussi en contribuant a I'épanouissement
ou la chute des empires. L’humanité a parcouru un long
chemin pour aboutir a I'affirmation de la liberté en tant
que valeur existentielle supréme et de la vérité en tant
que victoire de la raison sur I'obscurantisme. Est-ce que
'engagement du philosophe pour de I'argent aux
services de la Cité est une corruption intellectuelle? Le



monde idéique du philosophe tissu de vérités pensées,
de vérités absolues, dégrade le moment ou lui, le
philosophe, dévie de ces Vvérités, en livrant aux services
de la Cité ou de la Politique des pseudo-vérités, dites ou
écrites sur la trivialité de I'écriture corrompue.

Graphe 1 : Le cercle de valeurs du philosophe
intellectuel.

La Politique a envahi les sociétés antiques et
modernes, devenant un phénomene supranational, issu
des doctrines et idées philosophiques, mises au service
des hommes du pouvoir. Dans ce sens, le philosophe-
intellectuel a deux options attendre de maniere
contemplative la succession naturelle ou aléatoire des
événements dans la société, en restant dans son
espace idéique isolé de la matérialité sociale, ou
influencer directement la succession événementielle
dans la société en s'impliquant activement dans la
sphere politique.

Depuis « Le Prince » de Machiavel jusqu’aux
mémoires des ex-chefs d'Etat, traités de politologie,
d'ores et déja le philosophe-intellectuel n'est plus
appelé a discemer entre le bien et le mal, a conseiller
les hommes du pouvoir, mais a s'impliquer dans les
affaires de I'Etat. L'implication et I'engagement ferme
semblent étre deux concepts différents. L'implication de
lintellectuel dans les affaires de I'Etat vient de son désir
incontournable de changer le monde, de e
perfectionner, de le rendre plus beau, plus juste, plus
correct. Faire changer le monde afin de le perfectionner
est un désidératif noble qui découle de I'existence
méme du philosophe, de sa raison détre.
L’engagement politique du philosophe suppose parfois
la corruption intellectuelle et n’exclut pas la trahison par
lui de ses propres convictions, principes et vérités, au
nom de la promotion d'une pseudo-vérité ou d’'un
mensonge par transfert d'autorité vers la sphere
politique. Il existe des voix qui soutiennent que
l'implication des philosophes dans la politique est
inutile:

«Les intellectuels n'ont rien a chercher sur la
méme scene que les politiciens. Ce n’est pas leur affaire
de se méler du vacarme du siecle, de se dissiper sur la
place publique, s’'abandonner a une problématique
contingente.  Laisser de c6té la vie contemplative,
remplacer les grandes questions de l'esprit par des
anxiétés triviales et conjoncturelles signifie trahir la
condition d’intellectuel, scarifier le talent qui t'a été
donné. » (Plesu, 2007, p.70).

Mais les préceptes « laiques » ne se font pas
entendre chez les philosophes. Comme a I'époque de
I'Antiquité, les philosophes veulent participer aux affaires
de [I'Etat, étant inspirés par le conflit biblique
irréconciliable: le combat entre le Bien et le Mal. Le motif
du crime fratricide Cain — Abel constitue la pierre
philosophale de toutes les doctrines. Les philosophes
sont toujours la, au devoir, la plume ou le discours prét

a convaincre, a agir, a déterminer et a remporter la
victoire.

Comme on le sait, l'arme parfaite des
philosophes pour affirmer la vérité et faire I'éloge de la
liberté de la pensée a depuis toujours été et continue
d’étre le mot. La Langue est une révélation quand elle
se trouve au service du philosophe-intellectuel libre,
mais devient une malédiction dans le cas du
philosophe-intellectuel engagé politiquement. Gabriel
Liilecanu va encore plus loin en affirmant que la langue
est:

« Un instrument divin qui se pervertit rien qu’en
devenant utilité humaine... I'Homme est libre, mais
aussi déchu, il peut également bien utiliser la langue soit
dans le sens de la vérité, soit dans le sens du
mensonge. » (Liiceanu, 2006, p.12).

Graphe 2 Les isotopies
philosophique.

La langue est un pouvoir, la langue et le pouvoir
sont inséparables, jai essayé de le démontrer dans
certains de mes articles (Gutu, 2010, p.17-32). La
langue de bois des régimes totalitaires communistes a
servi d’apanage indispensable a la construction d’une
société basée sur le mensonge et la haine. Le
mensonge et la haine, congus et organisés
intellectuellement, en commencant par la fin du XIX
siecle, institutionnalisés au début du XX-e siecle pour
manipuler les peuples et les nations, se sont avérés les
piliers de la doctrine communiste. Dans un régime
totalitaire communiste:

« ...le mensonge devient la colonne vertébrale
du Mal, car il est utilisé non pas contre un ennemi
externe, qui menace I'existence de ta propre collectivité,
mais contre cette méme collectivité. » (Liiceanu, 2006,

p.61).

du discours

Le mensonge proné au sein du peuple, élevé
au rang de vérité, diffusé avec insistance durant des
années laisse des séquelles inguérissables pour des
années dans la mentalité collective, en la privant de
meémoire historique et d'essence identitaire. C’est juste-
ment cela qui nous arrive, a nous les Roumains de
Bessarabie, suite a la dictature communiste durant plus
de cinquante ans.

« Jamais on ne corrompt un peuple, mais
souvent on le trompe, et c’est alors seulement gu'il
parait vouloir ce qui est mal.». (Rousseau, 2010, p.68)

Liiceanu propose aussi une classification des
intellectuels des régimes totalitaires-communistes : les
intellectuels qui ont cru le mensonge de l'idéologie
communiste, mais qui ont reconnu leur erreur (les
réveillés), les intellectuels qui ont cru le mensonge
communiste jusqu’'a leur derniere heure, méme au
moment ou ils ont été fusillés par leurs collegues de
parti (les hypnotisés), la troisieme catégorie — ce sont
les intellectuels qui ont su dés le début que l'idéologie
communiste était un mensonge, mais qui ont continué
de la propager, ils mentaient consciemment, c’est avec

© 2014 Global Journals Inc. (US)

Global Journal of Human-Social Science (F ) Volume XIV Issue IIl Version IE Year 2014



Global Journal of Human-Social Science (F ) Volume XIV Issue IIl Version IE Year 2014

\

eux qu'on a construit le communisme a I'échelle
planétaire. (Liiceanu, 2006, pp.64-66).

Les régimes totalitaires-communistes, ayant
comme idéologues Marx et Lénine, qui ont été eux-
mémes transis de haine contre le genre humain (Marx
pour le fait qu'il n’a jamais réussi a obtenir aucune
chaire dans les universités allemandes, Lénine pour le
fait qu'il avait été renvoyé de l'université et n’a jamais
terminé ses études), ont institutionnalisé la haine de
classe, en la redirigeant contre les intellectuels, méme si
c’étaient ces derniers qui avaient été les concepteurs de
la révolution russe. Il N’y a jamais eu dans I'histoire des
sociétés une machine plus bestiale de destruction des
intellectuels que la machine du communisme. Les
intellectuels ont été annihilés physiquement par
extermination ou travaux dans les goulags, ou ont été
réduits au silence par un asservissement moral-spirituel.
Résultat — toute une littérature héritée, engagée
idéologiquement (Gutu, 2009), dépourvue d’'essence et
créativité.

« Du moment ou la haine est dotée d’'idéologie,
elle devient organisée intellectuellement. ... En
organisant intellectuellement la haine, ['idéologie
déforme fatalement la vérité et cultive systématiquement
la haine. L'esprit plongé dans I'obscurité de la haine ne
peut pas avoir acces a la vérité, mais seulement au
mensonge, au faux. » (Liiceanu, 2007, pp. 66-67).

Graphe 3 La typologie des philosophes
intellectuels dans la société moderne.

Dans les époques des grandes monarchies les
victimes des disgraces du peuple étaient toujours les
rois, les reines. Le déferlement des révolutions
européennes, inauguré par la révolution frangaise, a fait
tomber les tétes du haut des pyramides monarchiques,
une réplique de cette tradition ayant été la fin des
Ceausescu en Roumanie en décembre 1989. Or, la
fragilité dont ont fait preuve les intellectuels engagés
idéologiquement a I'époque totalitaire communiste a
généré une sorte d'intolérance a [I'égard des
intellectuels, des philosophes, des poétes. On incrimine
les intellectuels poir leur manque de caractere, de
conséguence, de pouvoir et de volonté, comme le
mentionne Andrei Plesu:

« Une grande partie de la population
autochtone est plutét ennuyée par les intellectuels. lls
sont en général des quidams gu’on ne comprend pas,
et qui ne te comprennent pas, des personnages sur
lesquels on ne peut pas compter, des inutiles qui
devraient s’occuper de leurs affaires s’ils peuvent
toutefois servir a quelque chose. » (Plesu, 2007, p.67)

Ces attitudes persistent, les échecs et les ratés
étant attribués aux intellectuels, leur contribution étant
négligée et sous-appréciée surtout lors des moments
de crise dans lhistoire. Dans le cas présent nous
faisons référence aux événements de 1989 qui ont eu
lieu en République de Moldavie, quand une véritable
révolution des poetes a eu lieu, ces derniers ayant été a

© 2014 Global Journals Inc. (US)

la source du mouvement de renaissance nationale. Il est
vrai que la révolution a été volée par les ex-
nomenklaturistes KGB-istes, qui sont venus au pouvoir
pour s’enrichir et non pas pour rompre définitivement
avec le passé communiste. Les intellectuels ont servi
leur patrie en 1989 en République de Moldavie, mais ce
n'était pas de leur compétence de remettre le jeune Etat
sur les rails de la technocratie. Les intellectuels ont
accompli une mission tres importante : ils ont apporté la
liberté de la pensée, ils ont initié la réforme dans
I'éducation et la culture, fait qui a donné des fruits —
I'apparition des générations jeunes, qui, a leur tour, ont
contribué a la chute du régime néo-communiste en avril
2009 en déclenchant la Révolution Twitter.

La démocratisation des sociétés post-
totalitaires a placé au premier plan l'activisme et
I'engagement politique des intellectuels. La Reépublique
de Moldavie est une démocratie émergente, certains
phénomenes  socio-politiques  sont  absolument
nouveaux pour notre société. Les habitudes comporte-
mentales des intellectuels de la République de Moldavie
sont souvent alourdies par la mémoire des
engagements idéologiques du passé. La vénalité
basée exclusivement sur le facteur matériel, «
sélectionne » parmi les intellectuels les plus adaptables
et pragmatiques, le plus souvent le phénomeéne étant
répandu dans les milieu journalistiques, plus rarement
parmi les poetes, savants, ces derniers étant des
moralistes-philosophes du style traditionnel défini par
Hegel. Sans eux — les philosophes-moralistes — qui
resteront a jamais en dehors du politique, qui veillent a
I'intégrité spirituelle de la nation, aucun Etat n'a d’avenir:
« Sans la prestation des moralists I'humanité se
déboussole. Un monde dans lequel personne ne prend
le parti du spirituel, dans lequel personne ne défend les
valeurs de bonhomie, justesse et ne les oppose pas
'aux passions laiques", c’est un monde qui glisse vers le
matériel le plus pur et finit dans la bestialité.» (Liiceanu,
2007, p.102).

Les intellectuels vénaux qui ont toujours été
engagés politiquement, indifféremment de la couleur du
pouvoir, sont définis par Gabriel Liiceanu comme des «
flagorneurs ». Ceux-ci se complaisent a se nommer
intellectuels, ont des prétendues ambitions politiques,
s’adjugent des performances intellectuelles dont ils ne
sont pas les auteurs, s’auto-pilotent dans les milieux
publics, en réussissant aisément a se procurer la faveur
du pouvoir en recourant a des prévarications financieres
et a la corruption. De véritables caméléons, lesdits
quidams se portent tres bien, reniant sans difficulté les
principes pour lesquels ils plaidaient hier au profit des
principes, méme contraires, qui conviennent au pouvoir
aujourd’hui.

« Le mot "flagorneur' est attribué a I'individu
qui, apres avoir dégu ses prochains par sa prestation
dans le communisme, au lieu de se retirer de la scene
sociale avec un air d’excuse, persiste, métamorphosé,



pour décevoir ses prochains une seconde fois. Il s’agit,
donc, du flagorneur auto-potentialisé historiquement. I
se trouve en ce moment, aprés avoir salutairement
atteint I'autre rive, dans les plus importantes institutions
de I'Etat et dans les points cardinaux de la société
roumaine. » ( Liiceanu, 2007, p.150).

L'intégrité des principes est la condition sine
qua non pour celui qui veut se nommer intellectuel.
Cette intégrité, dans son expression pure, peut étre
sauvegardée en dehors du politique. La lucidité et
I'équidistance, tant nécessaires pour générer des
jugements de valeur, restent intactes dans le cas des
raisonnements  formulés avec détachement, le
philosophe se guidant uniquement sur sa propre
expérience, sagesse et intuition visionnaire. L’élan de
l'intellectuel pour intervenir dans le changement du
monde, le rendre meilleur par son implication dans la
politique, est freiné par la trivialité ludique et spéculatrice
des intrigues et arrangements d’ordre conjoncturel. La
décision de persévérer dépend du type de
tempérament, méme si les intellectuels le plus souvent
sont des mélancoliques. La réalité nous confirme que
les intellectuels ne renoncent jamais a leur mission de
faire changer le monde et acceptent leur réle de
conseillers publics ou « de 'ombre » de ceux qui se
trouvent au pouvarr.

« Entre lintellectuel qui participe directement au
jeu politique et celui qui I'ignore, le dernier temps on voit
de plus en plus souvent lintellectuel qui influence la
marche des événements, restant en dehors de son
vacarme » (Plesu, 2007, p.72).

L'exemple de I'Académie Frangaise en est une
preuve éloquente. Les prises d'attitude vis-a-vis des
événements ou phénomenes importants de la société
francaise sont prophétiques et font partie du patrimoine
inaliénable de la France. André Malraux a été et reste
encore lintellectuel numéro un de la France: écrivain,
orateur, ministre  dans  différentes positions
gouvernementales, il s'est engagé politiquement en
faveur de la culture. Un grand pays a donné a
I'numanité de grands intellectuels. Ce qu’écrivait jadis
Voltaire a propos de la liberté conquise par les Anglais
est parfaitement valable pour les Frangais. Voltaire a
vanté l'expérience des Anglais par ressentiment a
I'égard de la monarchie frangaise qui I'avait exilé. Nous,
nous sommes suffisamment réalistes pour apprécier le
sacrifice de la France et son apport substantiel a la
marche victorieuse de la Liberté au XIX-e siecle :
Chateaubriand, Benjamin Constant, Balzac, Georges
Sand, Gustave Flaubert, Charles Baudelaire, Pierre
Larousse, Victor Hugo - voila quelgues noms de
résonance des philosophes-intellectuels frangais qui ont
ceuvré & la gloire de I'Etat francais.

L'espace roumain a donné a I'universalité des
noms notoires d'intellectuels qui ont délivré les esprits,
le plus renommé étant Mihai Eminescu, le symbole de la
liberté du génie créateur, poéte, tribun, publiciste.

Mircea Eliade, Constantin Noica, Titu Maiorescu, Emil
Cioran, Bogdan Petriceicu-Hasdeu, nés en Bessarabie —
voici seulement quelsues noms d'’intellectuels roumains
qui réellement ont contribué au changement du monde
dans les temps dans lesquels ils ont vécu et activé.
Sans doute, les historiographes de [I'avenir vont
répertorier les noms de philosophes roumains
contemporains qui veillent de I'extérieur ou de l'intérieur
du politique au développement correct de la société.
Les philosophes constituent la richesse la plus grande
d’'un pays, ils prénent les valeurs idéalistes suprémes: la
liberté de la pensée et la vérité. Les philosophes-
intellectuels d'un pays jettent les fondements de la
raison d'étre — du sens existentiel de celui-ci -, en lui
assurant les prémisses nécessaires a sa modernisation.
Un Etat sans philosophie et sans philosophes reste une
entité géo-politique en dérive, incapable de déterminer
le présent et l'avenir. Dites-moi  qui sont vos
philosophes et je vous dirai quel est votre pays.

Sources

1. Gutu, Ana. La langue et le pouvoir. In: La
Francopolyphonie: langue, littératture, culture et
pouvoir. Chisindu, ULIM, 2010.Pp: 17-32.

2. Gutu, Ana. Les clichés du totalitarisme: des langues
et des identités en République de Moldova. In:
,Discurs critic si literatura in epocile totalitare”,
Universitatea Dunarea de Jos, Galati, Romania, 5-6
iunie 2009.

3. Larousse Dictionnaire de la philosophie. Paris,
Larousse. 1995. 302 p.

4. Liiceanu, Gabriel. Despre minciuna.
Humanitas, 2006. 95 p.

5. Liiceanu, Gabriel. Despre ura. Bucuresti, Humanitas,
2007. 165 p.

6. Patapievici, Horia-Roman. Discernamantul
modernizarii. Bucuresti, Humanitas, 2009. 230 p.

Bucuresti,

7. Plesu, Andrei. Obscenitatea publicd. Bucuresti,
Humanitas, 2007. 223 p.
8. Rousseau, Jean-dacques. Du contrat social.

Flammarion, Paris, 2010.

9. Trésor de la Langue Francaise. http://atilf.atilf.fr/
dendien/scripts/tlfiv/visusel.exe?11;5s=3108411240
;r=1;nat=;sol=0 19.04.2011

10. Voltaire. Traité sur la tolérance. Paris, Flammarion.
2009. 193 p.

11. Voltaire. Lettres philosophiques. Paris, Flammarion.
2010. 189 p.

12. Winock, Niceh. Vocile libertatii. Chisindu, Cartier.
2003. 843 p.

13. http://dexonline.ro/text-dex09/libertate,
la 04.01.2011.

<consultat

© 2014 Global Journals Inc. (US)

Global Journal of Human-Social Science (F ) Volume XIV Issue IIl Version IE Year 2014



LA LIBERTE, LES PHILOSOPHES ET LA POLITIQUE

This page is intentionally left blank

Global Journal of Human-Social Science (F ) Volume XIV Issue Ill Version Im Year 2014

© 2014 Global Journals Inc. (US)



	La Liberte, Les Philosophes Et La Politique
	Author
	I. Introduction

