
© 2014. Ana Gutu. This is a research/review paper, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-
Noncommercial 3.0 Unported License http://creativecommons.org/licenses/by-nc/3.0/), permitting all non-commercial use, 
distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 
 

Global Journal of HUMAN-SOCIAL SCIENCE: F 
Political Science  
Volume 14 Issue 3  Version 1.0 Year  2014 
Type: Double Blind Peer Reviewed International Research Journal 
Publisher: Global Journals Inc. (USA) 
Online ISSN: 2249-460x & Print ISSN: 0975-587X 

 

La Liberte, Les Philosophes Et La Politique 
 By Ana Gutu 

 Free International University of Moldova                                                                                     

Résumé- Le présent article met exergue les isotopiesphilosophèmes qui constituent la sphère 
idéique des préoccupations des philosophes/intellectuels. L’auteur examine l’antinomie 
philosophe engagé-philosophe libre penseur comme axe structurel de la construction des 
mentalités sociales. L’idée motrice de l’article est la primordialité du patrimoine de valeurs 
spirituelles sur la matérialité et la fugacité des choses triviales. L’auteur complaint la pauvreté 
d’esprit des pays où il n’y a quasiment pas eu de tradition philosophiques et, de surcroit, le 
régime soviétique a balayé toute conscience identitaire.    

GJHSS-F Classification : FOR Code: 160699 

 

LaLiberte,LesPhilosophesEtLaPolitique                                                                 
                                                              
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                               Strictly as per the compliance and regulations of: 

 



La Liberte, Les Philosophes Et La Politique 
Ana Gutu  

Résumé- Le présent article met exergue les isotopies-
philosophèmes qui constituent la sphère idéique des 
préoccupations des philosophes/intellectuels. L’auteur 
examine l’antinomie philosophe engagé-philosophe libre 
penseur comme axe structurel de la construction des 
mentalités sociales. L’idée motrice de l’article est la 
primordialité du patrimoine de valeurs spirituelles sur la 
matérialité et la fugacité des choses triviales. L’auteur 
complaint la pauvreté d’esprit des pays où il n’y a quasiment 
pas eu de tradition philosophiques et, de surcroit, le régime 
soviétique  a balayé toute conscience identitaire.  

I. Introduction 

a liberté - combien de définitions n’en citons-nous 
? -reste dans la perception de tous comme un 
grand mot, même si la notion est tout à fait 

aporétique et opaque au moment où nous essayons de 
la définir, que soit de manière succincte ou exhaustive. 
Un mot grand, emblématique, symbolique, mobilisateur, 
martyrisant, béatifiant, extravagant, vengeant, victorieux, 
conquérant, dévastateur, manipulateur, moralisateur, 
salutaire, génial… La série d’épithètes et d'isotopies ne 
s’arrête pas là. Chaque définitionest l’expression 
concentrée de l’expérience humaine, cristallisée dans 
des chroniques, œuvres littéraires appartenant à un 
patrimoine universel inestimable.  

La liberté ne peut pas être expliquée par le 
prisme du métaphysique, pétrifié sur un segment de 
temps, la liberté peut et doit être expliquée par le prisme 
de l’infini, étendu en trois dimensions: espace, temps, 
volume; en d’autres termes – territoire, histoire, homme. 
Car, on fera la distinction entre la liberté redonnée au 
gladiateur dans la Rome Antique, la liberté de la pensée 
face à l’inquisition médiévale, la liberté conquise par les 
révolutionnaires français en 1789 d’un côté, et la libre 
circulation des personnes, capitaux et marchandises 
dans l’Union Européenne.  

« La notion de liberté a connu une évolution 
dans le temps. L’histoire des civilisations nous enseigne 
que la liberté spirituelle est beaucoup plus précieuse 
que la liberté matérielle. Un peuple est d’autant plus 
libre s’il est cultivé et lettré. La liberté spirituelle délivre 
l’économie d’un État. Cette réalité est décrite de 
manière détaillée par Voltaire dans ses « Lettres 
philosophiques », publiées lors de son exil en Grande-
Bretagne.  

La philosophie et les sciences anglaises sont à 
l’avant-garde du mouvement intellectuel. L’Anglais 
s’affirme un type d’homme nouveau: libre en ses  
 
Author: docteur, professeur universitaire Université Libre Internationale 
de Moldova. e-mail: agutu@ulim.md 

Pensées comme en ses actions, ne craignant rien en ce 
monde ni dans l’autre » - « Filosofia și științele englezești 
sunt în avangarda mișcării intelectuale. Englezul se 
afirmă drept un tip de om nou: liber atât în gândirile sale, 
cât și în acțiuni, neavând frică de nimic nici pe lumea 
aceasta, nici în cealaltă » (Voltaire, 2010, p.12). 

Voltaire s’émerveille de la Bourse de Londres, 
dont on dit que c’est une place plus respectable que 
certaines cours royales. On peut y rencontrer des 
députés de toutes nationalités et confessions 
religieuses, qui se réunissent au nom du bien et de 
l’unité des hommes. La liberté dans un pays où il existe 
trente confessions religieuses génère la tolérance. 
Voilàune is otopie importante de la liberté. Sans 
tolérance il n’y a pas de liberté – c’est la conclusion à 
laquelle aboutit Voltaire dans son « Traité sur la 
tolérance », écrit et publié suite à l’affaire Calas de 1762 
en France, conclusion absolument moderne, en 
consonance parfaite avec les valeurs générales 
humaines, institutionnalisées par de nombreuses 
résolutions et recommandations des organismes 
européens. Il est grand temps de reconnaître que 
Voltaire a jeté un regard visionnaire sur la réussite du 
parcours britannique vers la liberté institutionnalisée 
beaucoup plus tôt, glorifiant ainsi une autre vertu  des 
Anglais telle que le courage. Bien sûr, d’autres peuples 
en ont fait preuve, mais ils n’ont pas pu obtenir la liberté 
convoitée (nous pensons aux Roumains de Bessarabie, 
dont on ne peut pas dire qu’ils sont libres autant 
spirituellement que matériellement): 

« Il en a coûté sans doute pour établir la liberté 
en Angleterre; c’est dans des mers de sang qu’on a 
noyé l’idole du pouvoir despotique; mais les Anglais ne 
croient point avoir acheté trop cher de bonnes lois. Les 
autres nationsn’ont pas eu moins de troubles, n’ont pas 
versé moins de sang qu’eux; mais ce sang qu’elles ont 
répandu pour la cause de leur liberté n’a fait que 
cimenter leur servitude». (Voltaire, 2010, p.56). 

Le désir de ne pas être contraint dans la 
pensée, dans l’action et les doléances tiennent de notre 
essence humaine. La liberté comme notion est 
inconcevable en dehors de l’Homme. L’Homme est le 
générateur de la liberté, son concepteur et la pensée 
nous amène au péché originel. Plus encore, la Femme a 
osé désobéir à Dieu, ayant goûté au fruit interdit. Même 
si c’est le Serpent qui à induit la Femme en tentation, 
nous  avons l’appui du texte sacré pour affirmer que la 
Femme est à l’origine de la liberté, si  primitive qu’elle 
soit – renfermée dans la membrane olfactive-gustative 
du fruit interdit. Les préoccupations telluriques du 

L 

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
IV

  
Is
su

e 
III

  
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

17

  
 

( F
)

Y
e
a
r

20
14

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

© 2014   Global Journals Inc.  (US)

-



Créateur centré sur son Œuvre ont stigmatisé y inclus la 
malédiction d’Adam et Eve, qui ont été condamnés à 
une existence pleine de privations matérielles, mais - 
surtout – finie dans l’espace et dans le temps. Ayant été 
privés d’immortalité, Adam et Eve, et à travers eux, 
l’humanité tout entière, a concentré tous ses espoirs sur 
ce qui apparemment semble pouvoir offrir le bonheur – 
la Liberté. Le volume sémantique du mot Liberté ne peut 
aucunement être réduit à la définition proposée par le 
Trésor de la Langue Française : État de celui, de ce qui 
n'est pas soumis à une ou des contrainte(s) externe(s) ; 
à propos de l'homme (de ce qui le concerne) en tant 
qu'individu particulier ou en tant que membre d'une 
société politique. Condition de celui, de ce qui n'est pas 
soumis à la puissance contraignante d'autrui… (TLF, 
http://atilf.atilf.fr/dendien/scripts/tlfiv5/visusel.exe?11;s=
3108411240;r=1;nat=; sol=0). 

S’il faut étendre cette définition, il est nécessaire 
de faire une précision très importante qui peut prendre 
la forme d’une signification générique: valeur (état, 
nécessité) existentielle consciente de l’Homme en vertu 
de laquelle celui-ci pense et agit à son gré, ou, selon la 
définition de Rousseau, il s’agirait d’une liberté naturelle:  

La liberté naturelle c’est le droit illimité à tout ce 
que l’homme peut atteindre.  (Rousseau, p.61).  

Cette définition donne une signification 
générique d’une pureté native, qui ne prend pas en 
considération les contraintes d’une société organisée 
politiquement. Lesdites contraintes   viennent avec 
l’institutionnalisation de l’État et du droit. L’instrument 
unique qui permet l’élaboration d’un système de normes 
et de lois est par excellence la langue. Ceux qui se sont 
adonnés à la mise en forme linguistique des lois de la 
nature et de l’homme sont les Philosophes de 
l’Antiquité. Aristote et Platon ont inauguré la vie des 
doctrines et des polémiques philosophiques. Les vérités 
écrites par eux ont été reprises, perfectionnées, 
détaillées par les intellectuels de la modernité.  

Les intellectuels, les tribuns, les érudits, les 
philosophes constituent les élites des société 
organisées institutionnellement.Ils comprennent le mieux 
l’essence des choses, transmettent la lumière de la 
sagesse, prédisent la marche des événements grâce à 
un esprit visionnaire.  En termes contemporains il 
s’agirait des intellectuels.Les intellectuels sont les 
dépositaires par excellence de la liberté de pensée.Rien 
n’est plus libre que la pensée, la raison. Rien ne vous 
rend plus libre que la vérité, découverte et disséminée 
sans contraintes ou persécutions. La vérité suprême 
c’est Dieu, et la vérité sur l’existentialité humaine est à la 
portée du philosophe-intellectuel, du savant, capable de 
voir au–delà des apparences impénétrables et de 
discerner les antinomies conflictuelles, porteuses de 
mort et destruction des antinomies dialectiques, 
créatrices de progrès et de développement.  

Un Philosophe dans le sens originel du mot est 
l’homme qui de manière désintéressée cherche la vérité, 

étant guidé uniquement par sa vocation. En fait, si l'on 
doit croire les propos de Hegel, les vrais philosophes 
n’existent plus, il existe plutôt des systèmes de pensée. 
Les philosophes de l’Antiquité ont largement contribué à 
la promotion des sciences et des arts afin de perpétuer 
l’esprit créateur, de fortifier ainsi la Cité, de pérenniser la 
civilisation, faisant de la place à l’édification des 
sociétés futures.Parfois l’histoire nous offre des 
exemples d’intolérance de la Cité vis-à-vis de la liberté 
de la pensée philosophique, l’exemple le plus illustre 
étant celui de Socrate, le philosophe–martyr de la Grèce 
antique. Socrate n’a pas écrit sa doctrine, il l’a vécue.   

« Socrate, qui approcha le plus près de la 
connaissance du Créateur, en porta la peine et mourut 
martyr de la Divinité[…] on lui imputait d’inspirer aux 
jeunes gens des maximes contre la religion et le 
gouvernement […] il eut d’abord deux cent vingt voix 
pour lui. Le tribunal des Cinq-cents possédait deux cent 
vingt philosophes: c’est beaucoup, je doute qu’on les 
trouve ailleurs.». (Voltaire, 2009, p.62). 

De toute façon, les 220 voix des philosophes 
qui ont voté contre la peine de mort pour Socrate n’ont 
pas suffi à son salut. Des noms notoires de l’histoire de 
la pensée scientifique philosophique qui ont payé de 
leur vie la liberté de pensée nous reviennent dans la 
mémoire : l’éditeur érudit et le traducteur français du XVI 
siècle Étienne Dolet, le traducteur de la Bible de 
l’hébreu, du grec et du latin vers le français l’olivétain 
Secondo Lancelotti, le traducteur de la Bible de 
l’hébreu, du grec et du latin vers l'anglais Tyndale, le 
philosophe réformateur Jan Huss – eux ainsi que 
beaucoup d’autres sont morts par empoisonnement ou 
ont été condamnés à mort ayant été brûlés 
publiquement. La liste pourrait être complétée. Ils ont 
été annihilés physiquement, mais la vérité ne peut pas 
être brûlée sur le bûcher, ni empoisonnée.     

Les Cités tout au long de l’histoire ont su « se 
procurer » des philosophes afin de justifier les guerres, 
les croisades ou les constructions. Préoccupés à la 
source par l’interprétation de la Bible et à prôner la 
divinité au sein du peuple, les philosophes de vocation 
cèdent la place aux philosophes rémunérés. « Les 
philosophes rémunérés » des Cités, suivant les termes 
de Hegel, sont les précurseurs des intellectuels 
modernes, engagés politiquement. Les sages de la 
Cour, les conseillers,  les représentants des « Lumières » 
qui entouraient les Césars, les monarques, les princes, 
les tsars ou les dictateurs ont exercé une influence 
déterminante sur la marche de l’histoire, en domptant 
souvent la fureur des tyrans, en éteignant le bûcher des 
guerres, mais aussi en contribuant à l'épanouissement 
ou la chute des empires. L’humanité a parcouru un long 
chemin pour aboutir à l’affirmation de la liberté en tant 
que valeur existentielle  suprême et de la vérité en tant 
que victoire de la raison sur l’obscurantisme. Est-ce que 
l’engagement du philosophe pour de l’argent aux 
services de la Cité est une corruption intellectuelle? Le 

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
IV

  
Is
su

e 
III

  
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

18

  
 

( F
)

Y
e
a
r

20
14

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

© 2014   Global Journals Inc.  (US)

-

La Liberte, Les Philosophes Et La Politique



monde idéique du philosophe tissu de vérités pensées, 
de vérités absolues,  dégrade le moment où lui, le 
philosophe, dévie de ces vérités, en livrant aux services 
de la Cité ou de la Politique des pseudo-vérités, dites ou 
écrites sur la trivialité de l’écriture corrompue.  

Graphe 1 : Le cercle de valeurs du philosophe 
intellectuel. 

La Politique a envahi les sociétés antiques
 
et 

modernes, devenant un phénomène supranational, issu 
des doctrines et idées philosophiques, mises au service 
des hommes du pouvoir. Dans ce sens, le philosophe-
intellectuel a deux options :  attendre de manière 
contemplative la succession naturelle ou aléatoire  des 
événements dans la société, en restant  dans son 
espace idéique isolé de la matérialité sociale, ou 
influencer directement la succession événementielle 
dans la société en s’impliquant activement dans la 
sphère politique. 

 

Depuis « Le Prince »
 
de Machiavel jusqu’aux 

mémoires des ex-chefs d’État, traités de politologie, 
d’ores et déjà le philosophe-intellectuel n’est plus 
appelé à discerner entre le bien et le mal, à conseiller 
les hommes du pouvoir, mais à s’impliquer dans les 
affaires de l’État. L’implication et l’engagement ferme 
semblent être deux concepts différents. L’implication de 
l’intellectuel dans les affaires de l’État vient de son désir 
incontournable de changer le monde, de le 
perfectionner, de le rendre plus beau, plus juste, plus 
correct. Faire changer le monde afin de le perfectionner 
est un désidératif noble qui découle de l’existence 
même du philosophe, de sa raison d’être. 
L’engagement politique du philosophe suppose parfois 
la corruption intellectuelle et n’exclut pas la trahison par 
lui de ses propres convictions, principes et vérités, au 
nom de la promotion d’une pseudo-vérité ou d’un 
mensonge par transfert d’autorité vers la sphère 
politique. Il existe des voix qui soutiennent que 
l’implication des philosophes dans la politique est 
inutile:

 

«Les intellectuels n’ont rien à chercher sur la 
même scène que les politiciens. Ce n’est pas leur affaire 
de se mêler du vacarme du siècle, de se dissiper sur la 
place publique, s’abandonner à une problématique 
contingente.  Laisser de côté la vie contemplative, 
remplacer les grandes questions de l’esprit par des 
anxiétés triviales et conjoncturelles signifie trahir la 
condition d’intellectuel, scarifier

 
le talent qui t’a été 

donné. » (Plesu, 2007, p.70).
 

Mais les préceptes « laïques » ne se font pas 
entendre chez les philosophes. Comme à l’époque de 
l’Antiquité, les philosophes veulent participer aux affaires 
de l’État, étant inspirés par le conflit biblique 
irréconciliable: le combat entre le Bien et le Mal. Le motif 
du crime fratricide Cain –

 
Abel constitue la pierre 

philosophale de toutes les doctrines. Les philosophes 
sont toujours là, au devoir, la plume ou le discours prêt 

à convaincre, à agir, à déterminer et à remporter la 
victoire.  

Comme on le sait, l’arme parfaite des 
philosophes pour affirmer la vérité et faire l’éloge de la 
liberté de la pensée a depuis toujours été et continue 
d’être le mot. La Langue est une révélation quand elle 
se trouve au service du philosophe-intellectuel libre, 
mais devient une malédiction dans le cas du 
philosophe-intellectuel engagé politiquement. Gabriel 
Liiecanu va encore plus loin en affirmant que la langue 
est: 

« Un instrument divin qui se pervertit rien qu’en 
devenant utilité humaine… l’Homme est libre, mais 
aussi déchu, il peut également bien utiliser la langue soit 
dans le sens de la vérité, soit dans le sens du 
mensonge. » (Liiceanu, 2006, p.12). 

Graphe 2 : Les isotopies du discours 
philosophique. 

La langue est un pouvoir, la langue et le pouvoir 
sont inséparables, j’ai essayé de le démontrer dans 
certains de mes articles (Gutu, 2010, p.17-32). La 
langue de bois des régimes totalitaires communistes a 
servi d’apanage indispensable à la construction d’une 
société basée sur le mensonge et la haine. Le 
mensonge et la haine, conçus et organisés 
intellectuellement, en commençant par la fin du XIX 
siècle, institutionnalisés au début du XX-e siècle pour 
manipuler les peuples et les nations, se sont avérés les 
piliers de la doctrine communiste. Dans un régime 
totalitaire communiste: 

« …le mensonge devient la colonne vertébrale 
du Mal, car il est utilisé non pas contre un ennemi 
externe, qui menace l’existence de ta propre collectivité, 
mais contre cette même collectivité. » (Liiceanu, 2006, 
p.61).  

Le mensonge prôné au sein du peuple, élevé 
au rang de vérité, diffusé avec insistance durant des 
années laisse des séquelles inguérissables pour des 
années dans la mentalité collective, en la privant de 
mémoire historique et d'essence identitaire. C’est juste-
ment cela qui nous arrive, à nous les Roumains de 
Bessarabie, suite à la dictature communiste durant plus 
de cinquante ans.  

« Jamais on ne corrompt un peuple, mais 
souvent on le trompe, et c’est alors seulement qu’il 
parait vouloir ce qui est mal.». (Rousseau, 2010, p.68) 

Liiceanu propose aussi une classification des 
intellectuels des régimes totalitaires-communistes : les 
intellectuels qui ont cru le mensonge de l’idéologie 
communiste, mais qui ont reconnu leur erreur (les 
réveillés), les intellectuels qui ont cru le mensonge 
communiste jusqu’à leur dernière heure, même au 
moment où ils ont été fusillés par leurs collègues de 
parti (les hypnotisés), la troisième catégorie – ce sont 
les intellectuels qui ont su dès le début que l’idéologie 
communiste était un mensonge, mais qui ont continué 
de la propager, ils mentaient consciemment, c’est avec 

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
IV

  
Is
su

e 
III

  
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

19

  
 

( F
)

Y
e
a
r

20
14

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

© 2014   Global Journals Inc.  (US)

-
La Liberte, Les Philosophes Et La Politique



eux qu’on a construit le communisme à l’échelle 
planétaire. (Liiceanu, 2006, pp.64-66). 

Les régimes totalitaires-communistes, ayant 
comme idéologues Marx et Lénine, qui ont été eux-
mêmes transis de haine contre le genre humain (Marx 
pour le fait qu’il n’a jamais réussi à obtenir aucune 
chaire dans les universités allemandes, Lénine pour le 
fait qu’il avait été renvoyé de l’université et n’a jamais 
terminé ses études), ont institutionnalisé la haine de 
classe, en la redirigeant contre les intellectuels, même si 
c’étaient ces derniers qui avaient été les concepteurs de 
la révolution russe. Il n’y a jamais eu dans l’histoire des 
sociétés une machine plus bestiale de destruction des 
intellectuels que la machine du communisme. Les 
intellectuels ont été annihilés physiquement par 
extermination ou travaux dans les goulags, ou ont été 
réduits au silence par un asservissement moral-spirituel. 
Résultat – toute une littérature héritée, engagée 
idéologiquement (Gutu, 2009), dépourvue d’essence et 
créativité. 

« Du moment où la haine est dotée d’idéologie, 
elle devient organisée intellectuellement. … En 
organisant intellectuellement la haine, l’idéologie 
déforme fatalement la vérité et cultive systématiquement 
la haine. L’esprit plongé dans l’obscurité de la haine ne 
peut pas avoir accès à la vérité, mais seulement au 
mensonge, au faux. » (Liiceanu, 2007, pp. 66-67). 

Graphe 3 : La typologie des philosophes 
intellectuels dans la société moderne. 

Dans les époques des grandes monarchies les 
victimes des disgrâces du peuple étaient toujours les 
rois, les reines. Le déferlement des révolutions 
européennes, inauguré par la révolution française, a fait 
tomber les têtes du haut des pyramides monarchiques, 
une réplique de cette tradition ayant été la fin des 
Ceausescu en Roumanie en décembre 1989. Or, la 
fragilité dont ont fait preuve les intellectuels engagés 
idéologiquement à l’époque totalitaire communiste a 
généré une sorte d’intolérance à l’égard des 
intellectuels, des philosophes, des poètes. On incrimine 
les intellectuels poir leur manque de caractère, de 
conséquence, de pouvoir et de volonté, comme le 
mentionne Andrei Plesu: 

« Une grande partie de la population 
autochtone est plutôt ennuyée par les intellectuels. Ils 
sont en général des quidams qu’on ne comprend pas, 
et qui ne te comprennent pas, des personnages sur 
lesquels on ne peut pas compter, des inutiles qui 
devraient s’occuper de leurs affaires s’ils peuvent 
toutefois servir à quelque chose. » (Plesu, 2007, p.67) 

Ces attitudes persistent, les échecs et les ratés 
étant attribués aux intellectuels, leur contribution étant 
négligée et sous-appréciée surtout lors des moments 
de crise dans l’histoire. Dans le cas présent nous 
faisons référence aux événements de 1989 qui ont eu 
lieu en République de Moldavie, quand une véritable 
révolution des poètes a eu lieu, ces derniers ayant été à 

la source du mouvement de renaissance nationale. Il est 
vrai que la révolution a été volée par les ex-
nomenklaturistes KGB-istes, qui sont venus au pouvoir 
pour s’enrichir et non pas pour rompre définitivement 
avec le passé communiste. Les intellectuels ont servi 
leur patrie en 1989 en République de Moldavie, mais ce 
n’était pas de leur compétence de remettre le jeune État 
sur les rails de la technocratie. Les intellectuels ont 
accompli une mission très importante : ils ont apporté la 
liberté de la pensée, ils ont initié  la réforme dans 
l’éducation et la culture, fait qui a donné des fruits – 
l’apparition des générations jeunes, qui, à leur tour, ont 
contribué à la chute du régime néo-communiste en avril 
2009  en déclenchant la Révolution Twitter.  

La démocratisation des sociétés post-
totalitaires a placé au premier plan l’activisme et 
l’engagement politique des intellectuels. La République 
de Moldavie est une démocratie émergente, certains 
phénomènes socio-politiques sont absolument 
nouveaux pour notre société. Les habitudes comporte-
mentales des intellectuels de la République de Moldavie 
sont souvent alourdies par la mémoire des 
engagements idéologiques du passé. La vénalité  
basée exclusivement  sur le facteur matériel, « 
sélectionne » parmi les intellectuels les plus adaptables 
et pragmatiques, le plus souvent le phénomène étant 
répandu dans les milieu journalistiques, plus rarement 
parmi les poètes, savants, ces derniers étant des 
moralistes-philosophes du style traditionnel défini par 
Hegel. Sans eux – les philosophes-moralistes – qui 
resteront à jamais en dehors du politique, qui veillent à 
l’intégrité spirituelle de la nation, aucun État n’a d’avenir: 
« Sans la prestation des moralists l’humanité se 
déboussole. Un monde dans lequel personne ne prend 
le parti du spirituel, dans lequel personne ne défend les 
valeurs de bonhomie, justesse et ne les oppose pas 
"aux passions laïques", c’est un monde qui glisse vers le 
matériel le plus pur et finit dans la bestialité.» (Liiceanu, 
2007,  p.102). 

Les intellectuels vénaux qui ont toujours été 
engagés politiquement, indifféremment de la couleur du 
pouvoir, sont définis par Gabriel Liiceanu comme des « 
flagorneurs ». Ceux-ci se complaisent à se nommer 
intellectuels, ont des prétendues ambitions politiques, 
s’adjugent des performances intellectuelles dont ils ne 
sont pas les auteurs, s’auto-pilotent dans les milieux 
publics, en réussissant aisément à se procurer la faveur 
du pouvoir en recourant à des prévarications financières 
et à la corruption. De véritables caméléons, lesdits 
quidams se portent très bien, reniant sans difficulté les 
principes pour lesquels ils plaidaient hier au profit des 
principes, même contraires, qui conviennent au pouvoir 
aujourd’hui. 

« Le mot "flagorneur"  est attribué à l’individu 
qui, après avoir déçu ses prochains par sa prestation 
dans le communisme, au lieu de se retirer de la scène 
sociale avec un air d’excuse, persiste, métamorphosé, 

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
IV

  
Is
su

e 
III

  
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

20

  
 

( F
)

Y
e
a
r

20
14

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

© 2014   Global Journals Inc.  (US)

-

La Liberte, Les Philosophes Et La Politique



pour décevoir ses prochains une seconde fois. Il s’agit, 
donc, du flagorneur auto-potentialisé historiquement. Il 
se trouve en ce moment, après avoir salutairement 
atteint l’autre rive, dans les plus importantes institutions 
de l’État et dans les points cardinaux de la société 
roumaine. » ( Liiceanu, 2007, p.150). 

L’intégrité des principes est la condition sine 
qua non pour celui qui veut se nommer intellectuel. 
Cette intégrité, dans son expression pure, peut être 
sauvegardée en dehors du politique. La lucidité et 
l’équidistance, tant nécessaires pour générer des 
jugements de valeur, restent intactes dans le cas des 
raisonnements formulés avec détachement, le 
philosophe se guidant uniquement sur sa propre 
expérience, sagesse et intuition visionnaire. L’élan de 
l’intellectuel pour intervenir dans le changement du 
monde, le rendre meilleur par son implication dans la 
politique, est freiné par la trivialité ludique et spéculatrice 
des intrigues et arrangements d’ordre conjoncturel.  La 
décision de persévérer dépend du type de 
tempérament, même si les intellectuels le plus souvent 
sont des mélancoliques.  La réalité nous confirme que 
les intellectuels ne renoncent jamais à leur mission de 
faire changer le monde et acceptent leur rôle de 
conseillers publics ou « de l’ombre » de ceux qui se 
trouvent au pouvoir. 

« Entre l’intellectuel qui participe directement au 
jeu politique et celui qui l’ignore, le dernier temps on voit 
de plus en plus souvent l’intellectuel qui influence la 
marche des événements, restant en dehors de son 
vacarme » (Plesu, 2007, p.72). 

L’exemple de l’Académie Française en est une 
preuve éloquente. Les prises d’attitude vis-à-vis des 
événements ou phénomènes importants de la société 
française sont prophétiques et font partie du patrimoine 
inaliénable de la France. André Malraux a été et reste 
encore l’intellectuel numéro un de la France: écrivain, 
orateur, ministre dans différentes positions 
gouvernementales, il s’est engagé politiquement en 
faveur de la culture. Un grand pays a donné à 
l’humanité de grands intellectuels. Ce qu’écrivait jadis 
Voltaire à propos de la liberté conquise par les Anglais 
est parfaitement valable pour les Français. Voltaire a 
vanté l’expérience des Anglais par ressentiment à 
l’égard de la monarchie française qui l’avait exilé. Nous, 
nous sommes suffisamment réalistes pour apprécier le 
sacrifice de la France et son apport substantiel à la 
marche victorieuse de la Liberté  au XIX-e siècle : 
Chateaubriand, Benjamin Constant, Balzac, Georges 
Sand, Gustave Flaubert, Charles Baudelaire, Pierre 
Larousse, Victor Hugo – voilà quelques noms de 
résonance des philosophes-intellectuels français qui ont 
œuvré à la gloire de l’État français.  

L’espace roumain a donné à l’universalité des 
noms notoires d'intellectuels qui ont délivré les esprits, 
le plus renommé étant Mihai Eminescu, le symbole de la 
liberté du génie créateur, poète, tribun, publiciste. 

Mircea Eliade, Constantin Noica, Titu Maiorescu, Emil 
Cioran, Bogdan Petriceicu-Hașdeu, nés en Bessarabie – 
voici seulement quelsues noms d’intellectuels roumains 
qui réellement ont contribué au changement du monde 
dans les temps dans lesquels ils ont vécu et activé. 
Sans doute, les historiographes de l’avenir vont 
répertorier les noms de philosophes roumains 
contemporains qui veillent de l’extérieur ou de l’intérieur 
du politique au développement correct de la société.  
Les philosophes constituent la richesse la plus grande 
d’un pays, ils prônent les valeurs idéalistes suprêmes: la 
liberté de la pensée et la vérité. Les philosophes-
intellectuels d’un pays jettent les fondements de la 
raison d’être – du sens existentiel de celui-ci -, en lui 
assurant les prémisses nécessaires à sa modernisation. 
Un État sans philosophie et sans philosophes reste une 
entité géo-politique en dérive, incapable de déterminer 
le présent et l’avenir.   Dites-moi qui sont vos 
philosophes et je vous dirai quel est votre pays.  

Sources  
1. Guțu, Ana. La langue et le pouvoir. In: La 

Francopolyphonie: langue, littératture, culture et 
pouvoir. Chișinău, ULIM, 2010.Pp: 17-32. 

2. Guțu, Ana. Les clichés du totalitarisme: des langues 
et des identités en République de Moldova. In: 
„Discurs critic şi literatură în epocile totalitare”, 
Universitatea Dunărea de Jos, Galaţi, România, 5-6 
iunie 2009. 

3. Larousse Dictionnaire de la philosophie. Paris, 
Larousse. 1995. 302 p. 

4. Liiceanu, Gabriel. Despre minciună. București, 
Humanitas, 2006. 95 p. 

5. Liiceanu, Gabriel. Despre ură. București, Humanitas, 
2007. 165 p. 

6. Patapievici, Horia-Roman. Discernământul 
modernizării. București, Humanitas, 2009. 230 p. 

7. Pleșu, Andrei. Obscenitatea publică. București, 
Humanitas, 2007. 223 p. 

8. Rousseau, Jean-Jacques. Du contrat social. 
Flammarion, Paris, 2010. 

9. Trésor de la Langue Française.  http://atilf.atilf.fr/ 
dendien/scripts/tlfiv5/visusel.exe?11;s=3108411240
;r=1;nat=;sol=0 19.04.2011 

10. Voltaire. Traité sur la tolérance. Paris, Flammarion. 
2009. 193 p. 

11. Voltaire. Lettres philosophiques. Paris, Flammarion. 
2010. 189 p. 

12. Winock, Niceh. Vocile libertății. Chișinău, Cartier. 
2003. 843 p. 

13. http://dexonline.ro/text-dex09/libertate, <consultat 
la 04.01.2011. 

  
 

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
IV

  
Is
su

e 
III

  
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

21

  
 

( F
)

Y
e
a
r

20
14

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

© 2014   Global Journals Inc.  (US)

-
La Liberte, Les Philosophes Et La Politique



 
 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

This page is intentionally left blank 

3
La Liberte, Les Philosophes Et La Politique

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
IV

  
Is
su

e 
III

  
V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

22

  
 

( F
)

Y
e
a
r

20
14

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

© 2014   Global Journals Inc.  (US)

-


	La Liberte, Les Philosophes Et La Politique
	Author
	I. Introduction

