
Global Journal of HUMAN-SOCIAL SCIENCE: C 
Sociology & Culture 
Volume 23  Issue 7 Version 1.0 Year 2023 
Type: Double Blind Peer Reviewed International Research Journal 
Publisher: Global Journals  
Online ISSN: 2249-460x & Print ISSN: 0975-587X  

 

Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral 
Development – In Search of a Scale                   

By Lucas Guilherme Tetzlaff de Gerone & Patrícia Unger Raphael Bataglia              

Abstract- This article aims to examine approaches to the assessment and measurement of 
spirituality, to establish correlations with moral development and ethical education. The 
methodology employed consisted

 
of a literature review conducted in the databases of CAPES, 

SCIELO, BDTD, and Google Scholar. The results of this research revealed the existence of 50 
measures intended for the assessment of spirituality and religiosity. Among these measures, the 
stages of Fowler's Faith and the PCBS stand out, both selected for detailed analysis due to their 
proximity to the assessment and measurement of spirituality, as well as their relevance in the 
moral and educational context. However, it is prudent to consider that

 
the development of a more 

specific scale, focused on spirituality, moral development, and education, is still necessary to 
address the nuances and particularities of the Brazilian reality.  

Keywords:
 
spirituality, religiosity, morality, education, measures.

 
GJHSS-C Classification:

 
LCC: BL624-625

 

 ChallengesforAssessingtheInfluenceofSpiritualityonMoralDevelopmentInSearchofaScale         
 

                                                                                             

 
 
 
                                                                                                                                        
                                                                   

       Strictly as per the compliance and regulations of:

 

 

© 2023. Lucas Guilherme Tetzlaff de Gerone & Patrícia Unger Raphael Bataglia. This research/review article is distributed under 
the terms of the Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND 4.0). You must give appropriate credit 
to authors and reference this article if parts of the article are reproduced in any manner. Applicable licensing terms are at 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/. 



Challenges for Assessing the Influence of 
Spirituality on Moral Development –                   

In Search of a Scale 
Desafios Para A Avaliação Da Influência Da Espiritualidade No Desenvolvimento 

Moral – Em Busca De Uma Escala 

Lucas Guilherme Tetzlaff de Gerone α & Patrícia Unger Raphael Bataglia σ

  
    

 
  

   
 

Abstract-

 

This article aims to examine approaches to the 
assessment and measurement of spirituality, to establish 
correlations with moral development and ethical education. 
The methodology employed consisted

 

of a literature review 
conducted in the databases of CAPES, SCIELO, BDTD, and 
Google Scholar. The results of this research revealed the 
existence of 50 measures intended for the assessment of 
spirituality and religiosity. Among these measures, the stages 
of Fowler's Faith and the PCBS stand out, both selected for 
detailed analysis due to their proximity to the assessment and 
measurement of spirituality, as well as their relevance in the 
moral and educational context. However, it is prudent to 
consider that

 

the development of a more specific scale, 
focused on spirituality, moral development, and education, is 
still necessary to address the nuances and particularities of 
the Brazilian reality.

 

Keywords:

 

spirituality, religiosity, morality, education, 
measures.

 

Resumo-

  

Este artigo tem como propósito examinar as 
abordagens de avaliação e mensuração da espiritualidade, 
com o intuito de estabelecer correlações com o 
desenvolvimento moral e a educação ética. A metodologia 
empregada consistiu em uma revisão bibliográfica realizada 
nas bases de dados da CAPES, SCIELO, BDTD e Google 
Acadêmico. Os resultados desta pesquisa revelaram a 
existência de 50 medidas que se destinam à avaliação da 
espiritualidade e religiosidade. Destacam-se, dentre essas 
medidas, os estágios da Fé de Fowler e a PCBS, ambas 
selecionadas para análise detalhada devido à sua 
proximidade com a avaliação e mensuração da 
espiritualidade, além de sua relevância no contexto moral e 
educacional. Entretanto, é prudente ponderar que a 
elaboração de

 

uma escala mais específica, direcionada à 
espiritualidade, desenvolvimento moral e educação, ainda se 
faz necessária para atender às nuances e particularidades da 
realidade brasileira.

 

Palavras chaves:

 

espiritualidade, religiosidade, moral, 
educação, medidas.

 
 

I. Introdução 

a perspectiva psicológica cognitivo-evolutiva, o 
trabalho seminal de Jean Piaget (1896-1980) 
destaca-se como pioneiro no estudo do 

desenvolvimento moral, focalizando particularmente o 
juízo moral. Kohlberg (1981), influenciado por Piaget, 
posteriormente elaborou uma proposta de 
desenvolvimento moral estruturada em níveis e 
estágios, instigando uma significativa discussão sobre 
a relação entre espiritualidade/religiosidade e o 
desenvolvimento moral. 

Kohlberg, embora tenha discernido entre 
questões religiosas e morais, estabeleceu uma conexão 
entre ambas nos estágios do desenvolvimento moral. 
Segundo suas premissas, algumas questões morais 
encontram respostas nas dimensões espirituais e 
religiosas, explorando aspectos como "o que é certo ou 
errado?", "como podemos aprimorar-nos?", "por que ser 
moral?" e "por que viver?". As respostas para tais 
questionamentos transcendem a mera conformidade a 
preceitos morais e de justiça, abarcando um sentido 
mais amplo e um propósito de existência, o que pode 
ser associado à espiritualidade. 

Para fundamentar sua teoria do 
desenvolvimento moral por estágios, Kohlberg conduziu 
pesquisas empíricas, solicitando que os participantes 
respondessem a dilemas morais. Ao analisar essas 
respostas, identificou um progresso no raciocínio moral 
ao longo do desenvolvimento, caracterizando-o em três 
níveis: pré-convencional, convencional e pós-
convencional, cada um subdividido em dois estágios 
distintos. No nível pré-convencional, existem dois 
estágios, em que se predomina uma moralidade 
heterônoma, no primeiro, as regras morais são aceitas 
pela autoridade de forma incondicional, onde, o sujeito 
decide obedecer no intento de evitar castigo ou obter 
uma recompensa.  No segundo, apesar do sujeito 
perceber que possam existir interesses de outros, 
decide por uma moral individualista, baseada na troca e 
acordos (BATAGLIA, P; MORAIS, A; LEPRE, R, 2010). 
No nível convencional, os dois estágios apreciam-se a 
importância do outro: o da moralidade da normativa 

N 
   

      

     

© 2023   Global Journals 

     

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

47

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C

Author α: Doutorando em Educação no Pós-graduação em Educação 
na Faculdade de Filosofia e Ciências da - UNESP - Marília SP.
e-mail: lucas.gerone@unesp.br
Author σ: Doutora. Professora Associada do Departamento de 
Educação e Desenvolvimento Humano e do Programa de Pós-
graduação em Educação na Faculdade de Filosofia e Ciências da 
UNESP - Marília-SP. e-mail: patricia.bataglia@unesp.br

mailto:lucas.gerone@unesp.br
mailto:patricia.bataglia@unesp.br


interpessoal e o da moralidade do sistema social. No 
terceiro, segue-se as regras no intento de garantir uma 
boa imagem do “bom menino” e “boa menina”. No 
Quarto estágio, o sujeito tornar-se um membro da 
sociedade ao aderir um sistema social, um conjunto de 
códigos, regras e procedimentos que são validas para 
os todos membros (BATAGLIA, P; MORAIS, A; LEPRE, 
R, 2010). No nível pós-convencional, considerado por 
Kohlberg (1981) como o mais alto da moralidade, o 
indivíduo percebe os conflitos entre as regras e o 
sistema. Trata-se em primeiro da moralidade dos 
direitos humanos, em segundo, dos princípios éticos 
universais. Os comportamentos morais independem do 
grupo social ou das pessoas são geridos por princípios 
universais, como: a justiça, a igualdade dos direitos 
humanos, o respeito à dignidade, estes são fins em si. 
Sobre isto, não se busca recusar as leis ou contratos, 
mas entender que tais são válidos somente porque se 
apoiam em princípios (BATAGLIA, P; MORAIS, A; 
LEPRE, R, 2010). 

Neste contexto, Kohlberg introduz a discussão 
acerca da existência de um estágio adicional 
denominado sétimo estágio do desenvolvimento moral. 
Este estágio está intrinsecamente vinculado à noção de 
justiça e à universalização do sexto estágio. Além disso, 
associa-se à super-rogação, caracterizada por uma 
justificação moral que transcende o dever moral 
convencional. Esta dimensão envolve a espiritualidade, 
manifestando-se tanto nas experiências religiosas 
quanto no âmbito psicológico e filosófico, como na 
busca de sentido da vida. 

Bataglia (2020), ao investigar a competência 
moral, identificou uma segmentação moral influenciada 
pela religiosidade por meio do instrumento Moral 
Competence Test (MCT_XT). Esse teste propõe uma 
tarefa moral desafiadora que envolve a avaliação de 
argumentos e contra-argumentos. A análise concentra-
se na coerência do sujeito ao ponderar não apenas a 
qualidade dos argumentos, mas também sua atitude 
em relação ao tema do dilema. Conforme destacado 
por Bataglia (2020), a religiosidade pode induzir à 
segmentação moral, resultando em: 

(..)indivíduos que são capazes de refletir a respeito 
de problemas morais, frente a algum conteúdo 
específico deixam de fazê-lo (p. 36). Sujeitos que 
tratam temas sociais como dogmas apresentam 
uma falta de capacidade de lidar com a 
controvérsia e pluralidade de ideias de modo 
pacífico e democrático, levando a uma baixa 
competência moral (p.16). 

Observa-se que o indivíduo religioso é detentor 
de um senso moral, todavia, suas decisões éticas são 
influenciadas pelas doutrinas religiosas, normas, regras 
e ensinamentos que se apresentam como 
condicionados e dogmáticos, embora aceitos de forma 
consciente pelo sujeito religioso. Sob a influência do 
grupo religioso, mesmo discordando internamente, o 

indivíduo tende a conformar-se a fim de obter 
aceitação, reconhecimento e integração social. 

Conforme salientado por Gerone et al. (2022), a 
espiritualidade é concebida como um elemento central 
na vida, correlacionando-se intimamente com a 
competência moral. Essa conexão se manifesta em 
virtudes como fortaleza em situações extremas, 
alicerces para a consecução de princípios mesmo 
diante de prejuízos, hábitos que promovem a 
temperança, bem como qualidades de equilíbrio e 
harmonia. 

Os autores mencionados exploram a 
espiritualidade e a religião em seus estudos e 
pesquisas, destacando sua presença nas descobertas 
realizadas. É relevante notar que esses temas 
emergiram ao longo das investigações, não sendo 
inicialmente o foco principal de pesquisa. Por exemplo, 
Lind, ao abordar a competência moral, percebeu a 
interferência de instituições totalitárias na avaliação de 
argumentos e contra-argumentos. De forma análoga, 
Kohlberg, em sua pesquisa sobre desenvolvimento 
moral, constatou que a espiritualidade está 
intrinsecamente associada, transcendendo a moral do 
dever, na busca pelo significado de ser moral. 

Apesar de a espiritualidade não ser um tema 
estranho à psicologia do desenvolvimento moral e à 
educação, ainda não foi abordada de maneira 
sistemática. Em um levantamento bibliográfico realizado 
por Gerone e Bataglia (2020) sobre a espiritualidade no 
desenvolvimento moral no contexto da prática docente, 
observou-se que, na maioria das pesquisas e estudos 
sobre educação e moral, a espiritualidade emerge nas 
discussões e resultados, não figurando como o cerne 
da investigação. 

Em outras palavras, a espiritualidade não é 
inicialmente contemplada como um foco central, mas 
emerge organicamente ao longo do processo de 
pesquisa e nos resultados, muitas vezes desafiando o 
pesquisador desprevenido. A falta de familiaridade com 
a concepção da espiritualidade como um componente 
integral ao biopsicossocial pode levar à suposição 
equivocada de que se trata de um tema mais 
apropriado ao domínio religioso e teológico, sendo, 
portanto, relegado à margem de análise. 

Conforme salientado por Gerone e Bataglia 
(2020), os escassos estudos e pesquisas sobre a 
relação entre espiritualidade, desenvolvimento moral e 
educação são predominantemente conduzidos em 
universidades de orientação religiosa. Dos 12 estudos 
identificados na revisão de literatura, 25% (3) pertencem 
a universidades federais, 17% (2) a universidades 
estaduais (exclusivamente a UNESP), enquanto 58% (7) 
foram realizados em instituições de natureza 
confessional, sendo 85% (6) vinculados a universidades 
católicas (PUCs) e 15% (1) a universidade protestante 
(Metodista). Destaca-se a Pontifícia Universidade 
Católica do Paraná, responsável pelo maior número  © 2023   Global  Journals

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

48

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C
Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



(42% - 3 estudos) de investigações sobre 
espiritualidade, religiosidade e educação com 
implicações morais. 

Gerone e Bataglia (2020) argumentam que a 
predominância de estudos sobre espiritualidade, 
educação e moral em instituições confessionais (58%) 
está relacionada ao valor e à tradição histórica 
educacional e religiosa presentes nessas instituições. 
Isso inclui vínculos com o Vaticano, ordens religiosas e 
educacionais como franciscanos, jesuítas e Camilianos. 
Observa-se também nessas instituições a influência das 
questões religiosas em cursos que não são 
necessariamente teológicos, abrangendo áreas como 
filosofia, educação e psicologia. 

Além disso, conforme indicado por Gerone e 
Bataglia (2020), dos 12 estudos identificados na revisão 
de literatura, a maioria empregou métodos qualitativos, 
tais como observações de salas de aula, pesquisas 
bibliográficas, entrevistas, estudos de campo e análises 
de casos. Apenas um estudo adotou uma abordagem 
mista, combinando métodos qualitativos e quantitativos, 
pertencendo à área da psicologia do desenvolvimento. 
Sob essa perspectiva, é válido considerar que estudos 
e pesquisas que abordam a espiritualidade 
exclusivamente por meio de métodos qualitativos 
podem apresentar limitações em termos de influência 
acadêmica, especialmente nas disciplinas que 
tradicionalmente utilizam medidas para avaliar e 
mensurar fenômenos de estudo, como é o caso da 
psicologia, que possui uma tradição consolidada em 
pesquisas quantitativas sobre espiritualidade (ALVES, 
GERONE, NOGAS, 2021). 

Por outro lado, surge um questionamento 
pertinente sobre como avaliar e mensurar eventos 
relacionados à espiritualidade e à moral, dada sua 
natureza abstrata, o que pode erroneamente sugerir 
dificuldades na análise quantitativa. Gerone e Bataglia 
(2020) esclarecem que, embora a espiritualidade em si 
não seja passível de quantificação direta, é viável 
analisar, inclusive estatisticamente, padrões de 
comportamento associados à espiritualidade em 
eventos vinculados à psicologia do desenvolvimento. 
Destaca-se a relevância dessa análise, especialmente 
nas áreas que envolvem a influência da espiritualidade 
no desenvolvimento moral e na educação. Nesse 
contexto, evidencia-se uma interrelação entre 
espiritualidade, moral e a prática docente na busca por 
uma educação integral e humana, onde questões 
morais e espirituais desempenham papel indispensável. 
Essa interconexão se manifesta na compreensão de 
valores, direitos humanos, no papel da espiritualidade 
como recurso para os docentes encontrarem 
significado e propósito tanto profissional quanto 
pessoal, e nos valores humanos com efeitos morais, 
tais como respeito, fraternidade, solidariedade e bem-
estar.

 

Dada a importância atribuída à espiritualidade 
no desenvolvimento moral e na educação, juntamente 
com a constatação da escassez de compreensão sobre 
a noção de espiritualidade e a predominância de 
estudos qualitativos na área religiosa, torna-se 
imperativo refletir sobre as medidas adotadas para 
mensurar e avaliar a espiritualidade e sua influência na 
moral e na educação, abrangendo tanto abordagens 
qualitativas quanto quantitativas. É neste contexto que 
este estudo tem como propósito, por meio de uma 
revisão de literatura, analisar as medidas de 
mensuração e avaliação da espiritualidade, focalizando 
especificamente a reflexão sobre instrumentos que 
correlacionam o desenvolvimento moral e a educação. 

II. Levantamento Das Medidas De 
Mensuração E Avaliação Da 

Espiritualidade – Religiosidade 

Como fontes de dados primárias, realizou-se 
uma busca na Coordenação de Aperfeiçoamento de 
Pessoal de Nível Superior (CAPES), especificamente 
nos Periódicos CAPES, onde estão catalogados artigos, 
livros, dissertações e teses. O período abrangido pela 
pesquisa limita-se de 1987 (data inicial disponível para 
consulta) até 20 de junho de 2023. Outro banco de 
dados consultado é o Scientific Electronic Library Online 
(SCIELO), uma biblioteca eletrônica que compreende 
uma seleção de periódicos científicos brasileiros. A 
busca neste recurso restringe-se ao intervalo entre 2000 
(data inicial disponível para consulta) até 23 de abril de 
2023. Adicionalmente, utilizou-se a base de dados da 
Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações 
(BDTD), a qual integra e dissemina textos completos de 
teses e dissertações de instituições brasileiras de 
ensino e pesquisa. O período abordado pela pesquisa 
compreende de 2002 até 07 de abril de 2023. 

Com o objetivo de enriquecer a discussão 
proposta neste trabalho, foram incluídos alguns estudos 
não encontrados nas bases de dados mencionadas 
anteriormente, mas identificados por meio do Google 
Acadêmico. Estes estudos são considerados 
complementares para a abordagem deste trabalho, 
visto que o Google Acadêmico não oferece recursos 
específicos para a condução de revisões de literatura 
sistemáticas, como busca por áreas específicas ou 
autores. O foco principal do Google Acadêmico é 
fornecer e desenvolver uma variedade de serviços e 
produtos online, não sendo, portanto, uma ferramenta 
específica para revisão de literatura. No processo de 
seleção, foram analisados os estudos encontrados até 
a terceira página, uma vez que o Google disponibiliza 
informações com maior proximidade em relação às 
palavras-chave de busca nas páginas iniciais. 

As palavras-chave utilizadas na busca foram: 
questionário, instrumento, avaliação e escala, todas 
conjugadas com os termos espiritualidade, 

   

      

     

© 2023   Global Journals 

     

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

49

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C

Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



religiosidade e religião. Optou-se por incluir os termos 
religiosidade e religião devido à sua conexão com a 
espiritualidade em pesquisas e estudos acadêmicos. 
Não foram incorporadas as palavras-chave moral e 
educação, com o intuito de obter uma visão mais 
abrangente das medidas de mensuração e avaliação 
da espiritualidade. Conforme esperado, encontraram-se 
diversos estudos e pesquisas sobre espiritualidade e 
religiosidade em áreas como teologia, ciência da 
religião e saúde. 

Como critério de filtro, analisaram-se apenas os 
estudos e pesquisas que empregaram como 
metodologia de pesquisa medidas como questionário, 
instrumento, avaliação e escala. Essas medidas foram 
meticulosamente analisadas e classificadas com 
informações como o nome da medida, o que avaliam e 
o autor correspondente. Desta maneira, foram 
identificadas um total de 50 medidas, conforme 
apresentado no Quadro 1. 

Quadro 1: Medidas de Mensuração e Avaliação da Espiritualidade – Religiosidade

 Instrumento  O Que Avalia  Área  Autor  Tradução 
Portugues  

1.  Aspiration Index  Domínios das metas de 
vida. Avalia diferentes tipos 
de metas de vida, sucesso 
financeiro, imagem, 
popularidade, 
autoaceitação, saúde física, 
afiliação, sensação de 
comunidade, 
espiritualidade, 
conformidade, hedonismo e 
segurança.  

Psicologia da 
religião  

Grouzet et al. 
(2005).  

 the Aspiration Index.  
Núñez Rodriguez 
(2016)  

2.  Age Universal  
 I-E Scale  

Avalia a religiosidade 
intrínseca, por base de uma 
orientação pessoal, e a 
orientação extrínseca, que 
refere a uma religiosidade 
baseada numa orientação 
social, particularmente uma 
busca de consolo, conforto 
ou estatuto social.  

Psicologia da 
religião  

Gorsuch & 
McPherson (1989)  

Escala de 
Orientação Religiosa 
I/E.  
Linares, R. (2012).  

3.  Brief Santa Clara Strength 
of Religious Faith  

Visa medir a força da fé 
religiosa, o comportamento 
religioso, e o enfrentamento 
religioso e afeto.  

Psicologia da 
religião  

(PLANTE et al., 
2002).  

Não possui  

4.  Duke Religious Index 
(DUREL)  

Mede três dimensões de 
religiosidade: Religiosidade 
Organizacional; não 
Organizacional; e 
Religiosidade Intrínseca.  

Psicologia da 
saúde e 
religião  

 (KOENIG; 
MEADOR; 
PARKERS (1997).  

Duke Religious 
Index (DUREL)  
(MOREIRA-
ALMEIDA et al., 
2008).  

5.  Escala de Atitudes 
Relacionadas à 
espiritualidade (ARES)  

Avalia as questões 
existenciais maiores (o 
sentido da vida, da morte) e 
suas relações com o 
sagrado e/ou 
transcendente.  

Saúde e 
medicina  

Braghetta (2017).  Desenvolvida no 
Brasil  

6.  Escala de Atitudes 
religiosas (EAR)  

Avalia o comportamento 
religioso, conhecimento 
religioso, sentimento 
religioso e corporeidade 
religiosa.  

Psicologia da 
saúde e 
religião  

Versão Expandida 
(EAR-20) por 
Aquino, Gouveia, 
Silva e Aguiar 
(2013).  

Desenvolvida no 
Brasil  

7.  Escala de Avaliação da 
Espiritualidade e 
Sentimentos Religiosos / 
(ASPIRES)  

Avalia as opiniões religiosas 
e a transcendência 
espiritual. Mensura os 
aspectos relacionados a 
participação religiosa e aos 
conflitos religiosos.  

Psicologia da 
religião  

Piedmont (2004), 
Simkin (2017).  

Não possui  

 © 2023   Global  Journals

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

50

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C
Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



8.
  

Spiritual Well-Being Scale.
 

Avalia a importância, 
esforço, de passar tempo 
com pensamentos 
espirituais particulares e 
meditações; viver de 
acordo com crenças 
religiosas; estabilidade e 
equilíbrio. Autoconceito 
positivo, sentido e 
propósito de vida, boa 
saúde física.

 

Psicologia da 
saúde e 
religião 

 
Paloutzian e 
Ellison (1982)

 Escala de Bem-
Estar Espiritual 
(EBE). 

 

Marques LF, Sarriera 
JC, Dell’Aglio DD. 
(2009).

 

9.
  

RCOPE-
 

RELIGIOUS-
 

SPIRITUAL COPING 
SCALE

 
Descreve o modo como os 
indivíduos utilizam sua fé 
para lidar com o estresse. 
Enfretamento religioso 
positivo e negativo.

 

Psicologia da 
saúde e 
religião 

 
Pargament, K. I., 
Koenig, H. G. & 
Perez, L. M. 
(2000).

 

Escala de Coping 
religioso Espiritual 
(CRE) 

 

(PANZINI; 
BANDEIRA, 2005).

 

10.
  

(Post-Critical Belief Scale: 
PCBS)

 Mensura as atitudes 
religiosas, a inclusão vs. 
exclusão da transcendência 
e interpretação literal vs. 
Simbólica.

 

Psicologia do 
desenvolvimen
to

 
Dirk Hutsbaut 
(1996; 1997).

 Escala de Crenças 
Pós-Crítica (PCBS)

 

(BATAGLIA et al., 
2016).

 

11.
  

Escala de Espiritualidade
 

Avalia as crenças e 
esperança/otimismo dentro 
do contexto de saúde.

 
Saúde e –

 

medicina
 Pinto e Pais-

Ribeiro (2007).
 Desenvolvida no 

Brasil
 

12.
  

Escala de Espiritualidade, 
Religião e crenças 
pessoais, (WHOQOL-
SRPB), da Organização 
Mundial da Saúde

 

Avalia a conexão com o
 
ser 

ou força espiritual; sentido 
na vida; admiração; 
totalidade e integração; 
força espiritual; paz interior; 
esperança e otimismo; e fé.

 

Saúde –
 

medicina
 

 
Fleck, Borges, 
Bolognesi, & 
Rocha, (2003).

 
Escala de 
Espiritualidade, 
Religião e crenças 
pessoais 

 

(Panzini,  Maganha, 
Rocha, Bandeira, & 
Fleck, 2011).

 

13.
  

Underwood’s Daily 
Spiritual Experience Scale

 
 
 
 

Avalia as experiências 
espirituais comuns. Inclui 
os aspectos como a 
admiração pela criação, 
paz interior, gratidão, 
compaixão, senso de 
conexão com algo

 

transcendente e 
compaixão.

 

Psicologia da 
saúde e da 
religião. 

 
Lynn, G 
Underwood, 
Jeanne A Teresi 
(2002).

 
 
 

Escala de 
Experiência 
Espiritual Diária 
(DSEs)

 

(KIMURA et al., 
2012; OLIVEIRA, 
2011).

 
 

14.
  

Integrated Spiritual 
Inteligence Scale

 
 

Avalia a inteligência 
espiritual, sendo a 
consciência, Graça, 
Significado, 
Transcendência e Verdade. 

 

Psicologia 
clinica 

 Amram e Dryer, 
(2008)

 Escala Integrada de 
Inteligência 
Espiritual (ISIS)

 

Jorge (2012)
 

15.
  

Estágios da Fé 
 

Avalia as etapas do 
desenvolvimento da fé.

 Psicologia do 
desenvolvimen
to

 
Fowler (1992).

 
Livro  traduzido para 
o português. (Mas 
não existe trabalhos 
brasileiros que 
utilizaram os 
estágios da fé como 
medida.

 

16.
  

Functional Assessment of 
Chronic ILLness Therapy-
Spiritual         

 
Well -Being

 

-FACIT SP 12 
 

Mede três sub-dimensões 
de bem-estar espiritual. 

 Psicologia da 
saúde e 
religião 

 
(PETERMAN et al., 
2002).

 FACIT SP 12. 
 

Alvarenga (2017).
 

17.
  

Francis Scale of Attitude 
Towards Christianity

 Mede as respostas afetivas 
acerca do Cristianismo. 
Avalia as respostas afetivas 
em relação a Deus, Jesus, 
a Bíblia, a oração e a igreja.

 

Teologia cristã
 

(FRANCIS, 1978).
 

Não possui tradução
 

   

      

     

© 2023   Global Journals 

     

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

51

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C

Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



18.
  

Index of Core Spiritual 
Experiences 

 Avalia o sentimento de 
proximidade com Deus

 Teologia cristã
 

(KASS et al., 
1991).

 Não possui tradução
 

19.
  

The Spirituality Index of 
Well-Being (SIWB)

 Avalia as experiências 
espirituais em contexto de 
saúde.

 
Saúde  –

 

medicina
 

 
Daaleman e Frey 
(2004).

 Não possui tradução
 

20.
  

Índice de Mudanças 
Resultantes das 
Experiências

 
Avalia as experiências 
paranormais e 
transcendentais.

 
Psicologia da 
religião

 Parra e Corbetta 
(2013).

 Não possui tradução
 

21.
  

Inspirit R (The Index of 
Core Spiritual Experience) 

 Busca identificar as 
experiências mais intensas 
e concretas relativas à 
existência de Deus ou um 
Ser Superior.

 

Psicologia da 
religião

 Kass (1991).
 

 Aplicado e 
adaptado, mas não 
traduzido 

 

(VERONEZ et al., 
2011).

 

22.
  

Intrinsic Religious 
Motivation Scale 

 Avalia a religiosidade 
intrínseca e extrínseca.

 Psicologia da 
religião

 (HOGE, 1972).
 

Livro traduzido. 
Escala de Motivação 
Religiosa Intrínseca 
e Extrínseca. 

 

(GOLDSTEIN, 1993). 
 

23.
  

Spiritual 
 

Intelligence Self-Report 
Inventory 

 

(SISRI-24).
 

 
 
 
 

Avalia o pensamento 
existencial crítico; A 
produção de significado 
pessoal; A percepção 
transcendental; e expansão 
do estado consciente.

 

Psicologia do 
desenvolvimen
to

 
 

King,Decicco 
(2009). 

 Inventário de Auto-
Relato de 
Inteligência 
Espiritual-24. 
Adaptação para  
IAIE-16

 

Antunes (2016).
 

24.
  

Inventário de Orientação 
Espiritual (Spiritual 
Orientation Inventory)

 
Avalia as dimensões 
transcendentes, significado 
e propósito na vida, missão 
na vida, sacralidade da 
vida, valores materiais, 
altruísmo, idealismo, 
consciência do trágico e 
frutos da Espiritualidade.

 

Psicologia da 
religião

 Elkins et al. (1988).
 

Não possui tradução
 

25.
  

Intrinsic Religiousness 
Inventory (IRI)

 Avalia a religiosidade 
intrínseca. 

 Psicologia da 
saúde e da 
religião

 
(TAUNAY et al., 
2012).

 Desenvolvida no 
Brasil fundamentada 
nas escalas: 

 

-
 
WHOQOL –

 
BREF

 

índice DUKE de 
religiosidade 
(DUREL)

 

26.
  

Intrapersonal religious 
conflict 

 Avalia os conflitos religiosos 
e espirituais.

 Psicologia da 
religião

 (TRENHOL;TRENT
; COMPTON, 
1998),

 
Não possui tradução

 

27.
  

Lista de Efeitos das 
Experiências Paranormais

 Avalia os efeitos das 
Experiências paranormais e 
espirituais como bem-estar.

 
Psicologia da 
religião 

 Parra e Corbetta 
(2013).

 Não possui tradução
 

28.
  

Negative Religious 
Coping Scale

 Avalia os conflitos religiosos 
e espirituais.

 Psicologia da 
religião 

 (PARGAMENT et 
al., 1998)

 Não
 
possui tradução

 

29.
  

Perceived religious 
support 

 Avalia as medidas de apoio 
religioso.

 Psicologia da 
religião

 (FIALA; BJORCK; 
GORSUCH, 2002), 

 Não possui tradução 
 

30.
  

Private and Social 
Religious Practice Scale

 Avalia a frequência de 
oração, frequência 
religiosa, leitura religiosa, 
amigos da religião.

 

Psicologia da 
religião

 (LUCCHETT;VALL
ADA,  2013).

 Não possui tradução 
 

31.
  

PsychoMatrix Spirituality 
Inventory, ou PSI

 Avalia a divindade; 
intelectualidade; 
comunidade; percepção 
extra-sensorial; 
espiritualidade infantil; e 
trauma.

 

Psicologia do 
desenvolvimen
to

 
Wolman (2001).

 
Inventário de 
Inteligência 
Espiritual –

 
PSI. 

Traduzido Schaeffer 
(2003); validado por 
Grendene

 
(2009). 

  © 2023   Global  Journals

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

52

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C
Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



32.
  

Quest Scale 
 

Avalia os conflitos religiosos 
e espirituais.

 Psicologia
 

da 
religião

 (BATSON; 
SCHOENRADE; 
VENTIS, 1993).

 
Não possui tradução

 

33.
  

Spiritual Well-being 
Questionnaire -

 
SWBQ

 
 
 

Avalia as dimensões: 
pessoal, comunitária, 
ambiental, transcendental e 
bem-estar espiritual global.

 

Psicologia da 
saúde e 
religião 

 
Gomez e Fisher 
(2003). 

 Questionário de 
Bem-Estar Espiritual 
(SWBQ). 

 

Gouveia (2009).
 

34.
  

Questionário de 
Experiências de Vida

 Avalia o estado de saúde, 
bem-estar e significado da 
vida.

 
Psicologia da 
religião

 Parra (2008).
 

Não foi traduzido
 

35.
  

Sources of Meaning and 
Meaning in Life 
Questionnaire (SoMe)

 
Avalia a presença de 
sentido de vida, crises 
existenciais e fontes de 
sentido de vida.

 

Psicologia da 
religião 

 Schnell e Becker 
(2006).

 Questionário de 
Fontes de 
Significado e 
Sentido na Vida 
(SoMe-BR).

 

Damásio (2013).
 

36.
  

Purpose in Life Test -
 
PIL 

Test
 Avalia a presença de 

sentido e ausência de 
vácuo existencial.

 
Psicologia 
clínica 

 Crumbaugh e 
Maholick (1964).

 PIL-Test
  

Aquino (2009).
 

37.
  

Meaning in Life 
Questionnaire

 
 

Avalia a presença de 
sentido de vida e busca por 
sentido.

 
Psicologia 
clínica

 Steger, Frazier, 
Oishi e Kaler 
(2006).

 
Questionário de 
Sentido de Vida 
(QSV).

 

Portugal (2017)
 

38.
  

The Christian Religious 
Internal

 Avalia as medidas 
relacionadas às forças 
motivacionais e de 
orientação religiosas do 
cristianismo.

 

Teologia cristã
 

(RYAN; RIGBY; 
KING, 1993).

 Não foi tradução 
 

39.
  

Religious Problem-Solving 
Scale

 Avalia o sentimento de 
proximidade com Deus

 Psicologia da 
religião 

 (PARGAMENT et 
al., 1988).

 Não possui tradução 
 

40.
  

Religious strain 
 

Avalia as medidas de 
conflitos religiosos e 
espirituais, tais como, o 
suicídio e a depressão.

 

Psicologia da 
religião 

 (EXLINE; YALI; 
SANDERSON, 
2000).

 
Não possui tradução 

 

41.
  

Religious support 
 

Avalia as medidas de apoio 
religioso

 Psicologia da 
religião 

 (KRAUSE, 1999).
 

Não possui tradução 
 

42.
  

Self reported religiosity 
 

Avalia a importância que a 
religiosidade tem para o 
indivíduo.  Avalia uma 
religiosidade subjetiva.

 
 

Psicologia da 
saúde e 
religião 

 
(LUCCHETT; 
VALLADA, 2013).

 Não possui tradução 
 

43.
  

Spiritual Assessment 
Inventory 

 Avalia o desenvolvimento 
ou maturidade espiritual, 
tanto no sentido dos 
relacionamentos quanto da 
espiritualidade 
contemplativa.

 

Psicologia da 
religião

 (HALL; EDWARDS, 
1996).

 Não possui tradução
 

44.
  

Spiritual History Scale 
 

Avalia as medidas de 
conflitos religiosos e 
espirituais

 
Psicologia da 
saúde e da 
religião

 
(HAYS et al., 
2001).

 Não possui tradução
 

45.
  

Spiritual Intelligence 
Assessment Instrument 
(SQ21)

 
Avalia a Inteligência 
espiritual.

 Psicologia do 
desenvolvimen
to

 
Wigglesworth 
(2012).

 Não possui tradução
 

46.
  

Spiritual Intelligence Scale 
(SIS)

 Avalia Inteligência espiritual.
 

Psicologia do 
desenvolvimen
to 

 
Nasel (2004).

 
Não possui tradução

 

47.
  

Spiritual Support Scale 
 

Avalia o sentimento de 
proximidade com Deus. E 
as crenças como suporte 
para o bem-estar

 

Psicologia da 
saúde e da 
religião

 
(MATON, 1989).

 
Não possui tradução

 

   

      

     

© 2023   Global Journals 

     

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

53

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C

Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



48.  Strayhorn Religious Scale Avalia o desenvolvimento 

religioso, coping religioso 
espiritual (CRE), entre 
outras dimensões. 

Psicologia da 
saúde e da 
religião   

(MOSCHELLA et 
al., 1997). 

A versão em 
português não 
possui  
procedimento teste-
reteste e não foi 
validada quanto à 
consistência interna 
ou habilidade 
concorrente e 
discriminativa. 

Gonçalves (2000). 

49.  Versão-piloto do Índice de 
Espiritualidade (IE) 

Avalia a satisfação em 
relação à vida e o 
componente cognitivo do 
bem-estar. 

Psicologia da 
saúde e 
religião  

Estrada et al. 
(2012). 

Não possui tradução  

50.  Treatment Spirituality/ 
Religiosity Scale TSRS Avalia a religiosidade e a 

espiritualidade nos 
tratamentos para 
problemas relacionados ao 
uso de substâncias, 

Saúde e 
medicina Lillis J, Gifford E, 

Humphreys K, 
Moss R. (2008). 

Treatment Spirituality 
/ Religiosity Scale: 
versão brasileira 

(TSRS-br).  

PILLO N,2016) 
Fonte: Autor. 
III. Panorama Sobre As Medidas De 

Mensuração E Avaliação Da 
Espiritualidade – Religiosidade 

Nas últimas décadas, observa-se um crescente 
interesse acadêmico pela religiosidade e espiritualidade 
(ALVES, GERONE, NOGAS, 2021). Esse panorama é 
corroborado pelo ano de publicação, desenvolvimento 
e validação das 50 medidas, das quais 5 medidas (9%) 
foram concebidas entre as décadas de 60 e 80, 
enquanto as demais 45 medidas (95%) foram 
elaboradas entre as décadas de 90 e 2017. De maneira 
geral, constata-se que a área da saúde concentra a 
maior parte das pesquisas sobre espiritualidade-
religiosidade (ALVES, GERONE, NOGAS, 2021), fato 
que se alinha com os resultados deste estudo, onde a 
maioria das medidas encontradas pertence a essa 
área. 

Dentre as 50 medidas, vinte e duas (22) (42%) 
pertencem à área da psicologia da religião, cujo escopo 
abrange a avaliação da força da fé, motivação, suporte, 
apoio e conflito religioso, conexão com o sagrado, 
experiências paranormais, religiosidade intrínseca e 
extrínseca. Observa-se que, nesse contexto, a 
espiritualidade é analisada predominantemente sob 
uma perspectiva religiosa, evidenciada pelo uso de 
termos como "pecado", "comunhão", "Espírito Santo", 
"Deus", "oração", "igreja" e "fé" nas perguntas das 
medidas. Esse viés possivelmente reflete a influência 
cultural e religiosa do contexto no qual essas medidas 
foram desenvolvidas, aplicadas e validadas. 

É relevante destacar que algumas medidas 
foram concebidas por universidades ou autores com 

vínculos institucionais religiosos, nos quais a psicologia 
da religião está intrinsicamente ligada aos cursos ou 
áreas de estudo religiosas, e não necessariamente a 

departamentos de psicologia em sua totalidade. 
Portanto, os estudos desenvolvidos precisam

 
estar 

alinhados com a cultura organizacional, evitando 
conflitos com a história e ideologia religiosa da 
instituição. Essas observações são condizentes com o 
cenário da psicologia da religião no Brasil, cujas 
origens remontam à influência da tradição cristã 
europeia. Na década de 50, em São Paulo, o médico 
italiano Enzo Azzi fundou o primeiro departamento de 
Psicologia da Religião na PUC-SP, enquanto Antonius 
Benkö, sacerdote húngaro, realizou as primeiras 
pesquisas empíricas em Psicologia da Religião na PUC-
RJ (PAIVA et alii, 2009). Atualmente, a psicologia da 
religião enfrenta o desafio de estabelecer interações 
com outras áreas do conhecimento além da religião, 
como as ciências biológicas, fisiologia, 
psiconeuroimunologia e as ciências sociais, como a 
antropologia (PAIVA et alii, 2009).

 

A espiritualidade-religiosidade também é objeto 
de interesse em outras áreas da psicologia, conforme 
demonstrado nas 50 medidas. Treze (13) medidas 
(26%) pertencem à Psicologia da Saúde, estabelecendo 
uma interface com a religião. Ao contrário da psicologia 
da religião, cujo foco primário é o fenômeno religioso-
espiritual, as medidas da psicologia da saúde visam, 
primariamente, avaliar, medir e mensurar a saúde. 
Nesse processo, estabelece-se uma relação entre a 
espiritualidade-religiosidade e o estado de saúde-
doença, abordando questões como qualidade de vida, 
bem-estar, estratégias de enfrentamento (coping), 
impactos e conflitos religiosos, comportamento 
religioso e sua influência na saúde.

 

No âmbito da psicologia clínica, três (3) 
medidas (6%) foram identificadas, onde o fenômeno 
religioso-espiritual é abordado como um método para 
compreender a realidade comportamental e psíquica da 
pessoa, ou é utilizado como forma de prevenção,  

© 2023   Global  Journals

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

54

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C
Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale

(GONÇALVES;



aconselhamento, psicoterapia e reabilitação. Dentro da 
psicologia do desenvolvimento, seis (6) medidas (12%) 
exploram a associação entre o fenômeno religioso-
espiritual e os sentimentos e comportamentos ao longo 
da vida, influenciando o desenvolvimento cognitivo, 
social e emocional. 

Cinco (5) medidas (10%) fazem parte da área 
geral da saúde, incluindo enfermagem e medicina, 
onde a espiritualidade-religiosidade está associada à 
prática de cuidado e tratamento em saúde, transtornos 
mentais, qualidade de vida, bem-estar e coping 
religioso-espiritual. 

A área da teologia é abordada por três (3) 
medidas (6%), as quais avaliam a frequência e 
experiências de práticas religiosas cristãs, cultos, 
dogmas, símbolos, liturgias e textos bíblicos. A 
escassez de medidas nessa área pode ser atribuída à 
ênfase da teologia na pesquisa sobre fé e Deus, que 
alguns teólogos consideram inquantificáveis. No 
entanto, é possível estudar e analisar o comportamento 
religioso dentro do âmbito da teologia, assemelhando-
se ao enfoque adotado pela psicologia da religião. 

Dentre as 50 medidas identificadas, vinte e 
cinco (25) ainda não foram validadas e traduzidas no 
Brasil. Quatro (4) medidas foram desenvolvidas no país, 
duas (2) foram traduzidas, mas não validadas ou 
aplicadas, uma (1) medida foi aplicada, mas não 
traduzida, e dezenove (19) medidas foram traduzidas, 
validadas e aplicadas no contexto brasileiro. Isso 
implica que apenas 38% das medidas de mensuração e 
avaliação da espiritualidade-religiosidade são aplicáveis 
à realidade sociocultural brasileira. Algumas 
considerações podem ser inferidas a partir dessa 
constatação: 
1. A espiritualidade ainda é percebida como 

pertencente à esfera da religião, uma dimensão 
mística e sobrenatural, e, portanto, não aplicável a 
outras áreas da psicologia, ciências e 
conhecimento. Isso explicaria a predominância das 
medidas na área da psicologia da religião. 

2. Apesar do interesse acadêmico crescente em 
espiritualidade-religiosidade, há uma lacuna na 
avaliação 

IV. As Noções De Espiritualidade E 

Religiosidade Nas Medidas 

As medidas identificadas na área da psicologia 
da religião apresentam uma série de questionamentos 
que amalgamam as noções de espiritualidade e 
religiosidade, tornando desafiante uma avaliação eficaz 
de cada fenômeno. A espiritualidade não apenas é 
associada à religiosidade, mas frequentemente é 
interpretada ou considerada como sinônimo desta 
última. Ao analisar a dimensão da espiritualidade, as 
perguntas acabam delineando um perfil religioso, 
evidenciando destaque para comportamentos, crenças 

e experiências religiosas. Adicionalmente, as 
indagações sobre espiritualidade são frequentemente 
integradas a seções contendo perguntas sobre 
religiosidade, o que propicia ao participante associar 
diretamente ambas as noções. Dada a predominância 
da religiosidade nas pesquisas sobre espiritualidade, a 
utilização excessiva da linguagem e vocabulário típicos 
da área religiosa pode gerar confusão e prejudicar o 
acesso e compreensão por parte de interessados de 
outras áreas de pesquisa, induzindo erroneamente à 
crença de que espiritualidade é exclusivamente um 
tema religioso. 

Ainda que não haja uma noção acadêmica 
universal sobre espiritualidade e religiosidade, há uma 
certa concordância em pesquisas acadêmicas e nas 
medidas da área da saúde de que essas noções 
podem estar associadas, mas são distintas. 
Considerando que a espiritualidade faz parte do estado 
e natureza do espírito, constituindo uma ontologia, ela 
apresenta uma dimensão na busca de sentido de vida 
que se manifesta em experiências, sentimentos e 
comportamentos humanos, como solidariedade, 
empatia, alegria, amizade, valores, um espaço de 
reflexão sobre a vida e uma transcendência do material 
e genérico, podendo ou não se expressar em uma 
religião. Em outras palavras, a espiritualidade, enquanto 
qualidade do estado de espírito, é inerente à condição 
de vida e precede a religiosidade, configurando-se 
como uma forma de expressão, uma qualidade, 
comportamento e prática que pode derivar da religião 
(GERONE; BATAGLIA, 2020). 

No contexto de religiosidade e religião, 
compreende-se como um sistema de crenças e 
práticas seguido por um grupo de pessoas que se 
apoiam em ritos, doutrinas, ensinamentos, normas e 
idolatram uma figura personificada do Sagrado, do 
Divino ou de um Deus. Em outras palavras, há uma 
forma, aspecto, qualidades, características e padrões 
daquilo que é incorporado. Nas medidas da área da 
teologia, o que é considerado espiritualidade tem sua 
origem no Sagrado, no Divino ou em Deus. Nesse 
sentido, o aspecto religioso percebe o que é 
espiritualidade como parte da construção humana, 
porém, antes disso, como um aspecto da Criação e 
essência Divina. Por exemplo, no Cristianismo, Deus, 
por meio de seu Espírito, emana em toda a vida, como 
expresso na passagem bíblica "O Espírito de Deus me 
criou, e o sopro do Todo-poderoso me deu a vida" (Jó 
33.4). Assim, o sentido da vida é interpretado à luz das 
crenças religiosas, e o modo de viver a vida, as 
experiências, sentimentos e comportamentos humanos 
são manifestações da espiritualidade. 

É pertinente ressaltar que o exemplo do 
Cristianismo é utilizado devido às medidas identificadas 
terem sido desenvolvidas em países com tradição 
cristã, o que pode ter influenciado a construção e 
validação dessas medidas, inclusive na concepção de 

   

      

     

© 2023   Global Journals 

     

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

55

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C

Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



espiritualidade e religiosidade como conceitos 
intercambiáveis. 

Especialmente no âmbito da psicologia do 
desenvolvimento, focalizada neste estudo, Antunes 
(2016) conceitua a espiritualidade no Inventário de 
Autoavaliação de Inteligência Espiritual-24 como aquilo 
que engloba o sentido individual, os relacionamentos 
ou a conexão com uma determinada força ou poder no 
universo que transcende o contexto atual da realidade. 
Segundo Antunes (2016), a espiritualidade é 
considerada um componente da inteligência, 
representando um conjunto de capacidades mentais 
que contribuem para a conscientização, integração e 
aplicação adaptativa dos aspectos imateriais e 
transcendentes da vida. Em termos mais amplos, a 
espiritualidade é a habilidade de envolver-se em 
pensamento crítico existencial, atribuir sentido e 
propósito a todas as experiências físicas e mentais, 
perceber as dimensões transcendentes do self, dos 
outros e do mundo físico (como auto transcendência, 
imaterialismo, holismo, interligação) e entrar em 
estados expandidos ou espirituais de consciência por 
vontade própria. 

Antunes (2016) fundamentou sua avaliação da 
espiritualidade enquanto inteligência na escala original 
SISRI-24 (King, 2008), composta por 24 itens 
distribuídos em 4 dimensões. No entanto, não 
encontrou correspondência com o componente do fator 
"consciência transcendental" em relação ao estudo final 
da versão portuguesa do Inventário de Autoavaliação 
de Inteligência Espiritual (IAIE) com 16 questões em 
escala de Likert. O autor justifica tal diferença cultural e 
religiosa entre Portugal e Canadá, ambos países com 
tradição cristã semelhante à do Brasil, mas com 
variações nas experiências religiosas. Além disso, as 
diferenças decorreram dos sujeitos de pesquisa; 
enquanto no Canadá, a pesquisa envolveu estudantes 
universitários, a amostra na versão em português incluiu 
vários sujeitos em geral, o que proporcionou à escala 
IAIE-16 melhores resultados de validação e 
confiabilidade. Nesta versão, a noção de espiritualidade 
está subentendida na consciência, sentido e propósito 
de vida, reflexão sobre a natureza humana, vida e 
morte, bem-estar. Antunes (2016) salienta que a IAIE-
16, ao avaliar a inteligência espiritual, não utiliza 
explicitamente termos como espiritualidade, espírito ou 
espiritual. Ele adverte sobre a necessidade de cuidado, 
pois as medidas que avaliam a inteligência espiritual 
frequentemente capturam mais o aspecto espiritual em 
si do que a inteligência espiritual. Assim, a proposta de 
Antunes não é avaliar a espiritualidade em seu conceito 
amplo, mas sim como integrante da inteligência 
espiritual, uma noção mais restrita e, portanto, mais 
facilmente mensurável. 

O Inventário de Inteligência Espiritual – PSI, de 
Wolman (2001), define a espiritualidade como uma 
condição humana, um movimento interno ou 

amadurecimento da personalidade, destacando a 
capacidade de formular questões fundamentais sobre o 
significado da vida e experimentar, simultaneamente, 
uma conexão perfeita entre o indivíduo e o mundo. 
Geralmente, essas questões surgem em momentos 
desafiadores da vida, evidenciando que a inteligência 
espiritual está principalmente relacionada à formulação 
de questões existenciais e à compreensão do 
significado das experiências e dos relacionamentos. 
Essa compreensão proporciona uma conexão que 
sustenta e fortalece nos momentos mais difíceis da 
existência. 

Embora Wolman (2001) tenha proposto uma 
noção de espiritualidade desprovida de um viés 
religioso, uma análise do Inventário de Inteligência 
Espiritual – PSI, com suas 49 questões centradas em 
sete fatores, revela que muitas delas possuem um perfil 
religioso. O fator Comunidade, por exemplo, aborda 
não apenas atividades sociais, mas também a 
frequência a uma comunidade e cerimônias religiosas. 
No fator Divindade, encontramos questões sobre a 
benção de Deus e a presença divina. O fator 
Extrassensorial inclui eventos psíquicos paranormais, 
como receber telefonemas ao pensar em alguém, 
experiências fora do corpo ou quase morte, falar com 
os mortos e interação com anjos da guarda. O fator 
Infância aborda valores religiosos, como a importância 
da leitura da Bíblia, a prática de rezar todas as noites e 
a frequência a cerimônias e cultos religiosos. O fator 
Intelectualidade envolve o compromisso com a leitura, 
estudo ou discussão de textos sagrados ou espirituais e 
o questionamento ativo dos ensinamentos tradicionais 
da religião. Apesar do PSI apresentar uma proposta 
válida para analisar a espiritualidade enquanto 
inteligência, sua inclinação fortemente religiosa sugere 
que a espiritualidade é avaliada como uma dimensão 
religiosa. Portanto, apesar de situado na psicologia do 
desenvolvimento por Schaeffer (2003), entende-se que 
o PSI é mais congruente com a psicologia da religião 
do que com a psicologia do desenvolvimento. 

Outras duas medidas que abordam a 
espiritualidade como inteligência espiritual na psicologia 
do desenvolvimento são o Spiritual Intelligence 
Assessment Instrument (SQ21), de Wigglesworth 
(2012), e a Spiritual Intelligence Scale (SIS), de Nasel 
(2004). Contudo, por não possuírem tradução para o 
português, essas medidas não são discutidas neste 
estudo. 

Dentro do contexto da psicologia do 
desenvolvimento, mas fora do escopo da inteligência 
espiritual, encontramos duas medidas de avaliação e 
mensuração da espiritualidade-religiosidade. A primeira 
é "Os Estágios da Fé" de Fowler, que utiliza o termo 
teológico "fé" para definir a espiritualidade, acunhando 
uma visão compatível com a psicologia do 
desenvolvimento e a educação. Nessa perspectiva, a fé 
é entendida como uma condição inata a todos os seres  © 2023   Global  Journals

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

56

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C
Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



humanos, universal e interativa, influenciada pelo modo 
como a criança é recebida no mundo e pelo ambiente 
em que cresce. A segunda medida é a Escala de 
Crenças Pós-Crítica (PCBS), na qual a espiritualidade 
está subjacente à religiosidade, especialmente na 
orientação e nos conteúdos religiosos. Ao possibilitar 
uma reflexão sobre a moral e a educação, a PCBS é 
discutida separadamente neste estudo. 

Tanto "Os Estágios da Fé" quanto a PCBS são 
fortemente influenciados pela teoria do 
desenvolvimento moral de Kohlberg. James Fowler 
(1992) desenvolveu os "Estágios da Fé" inspirado na 
pesquisa cognitivo-desenvolvimental de Kohlberg sobre 
o desenvolvimento moral. De acordo com Bataglia 
(2020), a PCBS busca avaliar a relação entre religião e 
competência moral, investigando a influência da 
religiosidade na competência do juízo moral. 

Kohlberg (1981) destaca que, no 
desenvolvimento moral, além do dever moral, há 
questões morais respondidas pela religiosidade-
espiritual, como o sentido da vida, o propósito de ser 
moral, ser uma pessoa melhor e enfrentar o desespero 
existencial. Ele enfatiza o pensamento religioso como 
uma dimensão ontológica e psicológica da 
espiritualidade, relacionando a vida e a moralidade a 
um fundamento transcendente ou a um sentido 
abrangente. Ao expressar o pensamento religioso nas 
religiões, Kohlberg menciona o cristianismo e o 
judaísmo como exemplos que consideram a moralidade 
centrada no amor e na justiça, não apenas na adoração 
cultual. 

V. As Medidas no Contexto do 

Desenvolvimento  Moral  E  Religioso  

Não foram identificadas medidas que abordem 
ou avaliem diretamente a espiritualidade correla-
cionando-a com o desenvolvimento moral e a 
educação. Em outras palavras, a moral e a educação 
são frequentemente contextualizadas dentro de 
aspectos culturais, sociais e religiosos, refletindo-se nas 
orientações de valores religiosos. As medidas 
existentes foram predominantemente desenvolvidas nas 
áreas da psicologia da saúde, teologia ou religião. 
Dessa forma, observa-se um foco maior em temas 
como saúde, qualidade de vida, bem-estar, 
enfrentamento, impactos e conflitos religiosos, 
comportamento religioso, frequência e experiências de 
práticas religiosas, e conceitos de fé e religião. Há, 
portanto, uma carência de medidas na área da 
psicologia do desenvolvimento que avaliem e 
mensurem a espiritualidade em correlação com a moral 
e a educação. 

Kohlberg (1981) argumenta que o 
desenvolvimento moral ocorre em um contexto mais 
amplo que inclui o aspecto da fé (espiritualidade) e 
destaca que a melhor maneira de abordar questões e 

teorias filosóficas e psicológicas sobre a fé e a moral é 
considerar suas implicações para a educação. Logo, a 
espiritualidade e a educação podem ser interligadas 
nos estudos e pesquisas da área do desenvolvimento 
moral. 

Dentro do âmbito educacional, Kohlberg (1981) 
ressalta que o desenvolvimento religioso, associado ao 
desenvolvimento moral, não deve ser fundamentado de 
maneira fundamentalista religiosa, onde a moralidade é 
rigidamente definida ou fundamentada no Comando 
Divino revelado por textos religiosos. Ele argumenta 
contra uma abordagem educacional moral e religiosa 
que adota uma visão única e fundamentada 
religiosamente, como observado em algumas escolas 
confessionais ou com influência política-religiosa. Além 
disso, Kohlberg rejeita a associação da educação e 
desenvolvimento moral com teorias ateístas que 
consideram a moralidade e a religião como meras 
"ilusões". 

Para Kohlberg, a educação e o 
desenvolvimento moral podem ser fundamentados na 
Lei Natural, que postula a existência de princípios 
universais de justiça, independentes de revelações ou 
fé religiosa específica, incluindo intuições psicológicas 
religiosas sobre a natureza e a realidade última 
(sentidos da vida). Essa perspectiva torna a 
espiritualidade universal. James Fowler (1992) 
desenvolveu os estágios da fé considerando a Lei 
Natural. Fowler relaciona a fé ao desenvolvimento 
humano, sendo algo inerente a todos os seres 
humanos e servindo como guia para valores morais, 
éticos e comportamento social. 

Apesar de os estágios da fé de Fowler terem 
sido identificados nesta revisão de literatura como uma 
das duas medidas que se aproximam da espiritualidade 
e religiosidade para reflexão sobre moral e educação, 
eles não se dedicam especificamente à análise do 
desenvolvimento moral ou da inteligência. Fowler 
enfatiza aspectos da fé, como conceituação, distinção 
entre fé, crença e religião, dimensão relacional e 
imaginativa, e descreve seis estágios da fé, incluindo o 
estágio pré-fé. Contudo, sua abordagem é mais 
apropriada para a área da teologia e religião, uma vez 
que, sendo um pastor e teólogo, Fowler pode ter sido 
influenciado por fundamentos teológicos na elaboração 
dos estágios da fé. 

Críticas às medidas de Fowler incluem a ampla 
definição de fé, a falta de distinção clara dos estágios 
morais, a utilização de fundamentos teológicos em 
detrimento de psicológicos e filosóficos, bem como 
desafios na aplicação prática e análise dos estágios. 
Apesar de Fowler ter desenvolvido um guia para 
entrevistas sobre o desenvolvimento da fé, a aplicação 
e análise dos estágios não são tarefas simples. Além 
disso, não foram encontrados estudos no Brasil que 
tenham utilizado os estágios da fé, indicando uma 
lacuna na pesquisa nacional. 

   

      

     

© 2023   Global Journals 

     

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

57

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C

Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



Uma crítica adicional sugere que Fowler, 
inspirado nos estágios morais de Kohlberg, utiliza o 
termo "fé" de forma ampla e não faz distinção clara 
entre os estágios morais, o que pode gerar confusões. 
Fowler argumenta que cada estágio moral, por si só, 
não é suficiente para responder à pergunta "Por que ser 
moral?", e que a fé, mesmo que tácita, é pressuposta 
em todas as decisões e ações morais. Kohlberg 
concorda que os estágios morais por si só não 
fornecem uma resposta suficiente à pergunta, mas 
discorda da abordagem ampla e não distinta da fé por 
Fowler. Isso, segundo Kohlberg, cria confusões que 
complicam a investigação empírica da relação entre 
religião e moralidade. 

Kohlberg destaca que, embora existam 
correlações teóricas e empíricas entre seus estágios 
morais e os estágios de fé de Fowler, a concepção 
holística e ampla dos estágios da fé não se mostra 
eficaz para mensurar a dimensão da fé (espiritualidade) 
em relação à moralidade. Kohlberg argumenta que a 
principal função da religião não é fornecer prescrições 
morais, mas apoiar o julgamento moral e a ação como 
atividades humanas intencionais. Dessa forma, a 
religião seria uma resposta consciente à busca de um 
significado último para o julgamento e a ação moral. 

Em resumo, embora Kohlberg e Fowler 
apontem para uma relação entre desenvolvimento 
religioso, espiritualidade, moral e educação, suas 
abordagens distintas e as críticas a cada uma 
evidenciam desafios na compreensão e mensuração 
desses fenômenos complexos e interligados. 

VI. A Validação das Medidas no Contexto 
Brasileiro: Uma Reflexão Sobre A PCBS 

A Post-Critical Belief Scale (PCBS), ou Escala 
de Crenças Pós-Crítica, foi concebida por Duriez, B., 
Soenens, B. & Hutsebaut, D., pesquisadores da 
Universidade de Lovaina, Bélgica, durante a década de 
1990. O propósito fundamental da Post-Critical Belief 
Scale é elucidar a orientação religiosa do entrevistado. 
Por meio da PCBS, torna-se possível situar a dimensão 
religiosa em dois eixos distintos. 

O primeiro eixo, de natureza vertical, representa 
a 'exclusão versus inclusão' do transcendente, 
permitindo diagnosticar o nível de religiosidade. Já o 
segundo eixo, de caráter horizontal, refere-se aos 
"conteúdos religiosos entre o modelo literal ou 
simbólico, indicando-se as expressões, representações 
e símbolos religiosos são interpretados literal ou 
simbolicamente" (MORAES, 2016, p. 86). A interseção 
desses dois eixos

 
resulta em quatro quadrantes, cada 

um correlacionado a uma dimensão religiosa 
específica.

 

Na versão adaptada para a língua portuguesa 
por Bataglia (2020), o primeiro quadrante corresponde 
ao grupo dos Ortodoxos, o segundo quadrante engloba 

os de Crítica Externa, o terceiro quadrante abrange os 
Relativistas, enquanto o quarto quadrante é 
denominado Segunda Ingenuidade (MORAES, 2016, p. 
86). Para uma melhor compreensão, podemos 
exemplificar: 

1º Quadrante: Mesmo considerando que isso vá 
contra a racionalidade moderna, acredito que Maria 
era verdadeiramente uma virgem quando deu a luz 
a Jesus. 
 2º Quadrante: A fé é como um sonho já que os 
dois, quando diante da dureza da vida, são apenas 
ilusões.  
3º Quadrante: Qualquer entendimento dos homens 
sobre Deus é determinado pela época vivida.  
4º Quadrante: A Bíblia possui uma verdade 
profunda que somente pode ser revelada por meio 
da reflexão pessoal (FERREIRA, 2016, p.47). 

Diante desse contexto, surgem quatro 
quadrantes na escala PCBS, representando a inclusão 
da transcendência de modo simbólico, a inclusão de 
modo literal, a negação de modo simbólico e a 
negação de modo literal. Assim, a PCBS procura 
abarcar os tipos de crenças (ou ausência delas), 
alinhando-se com o propósito deste estudo, que visa 
compreender os níveis de religiosidade ou 
espiritualidade. 

Na adaptação da PCBS para o contexto 
brasileiro, consideraram-se alguns pontos, tais como: a) 
a predominância do cristianismo no Brasil, com 87% da 
população identificando-se como cristã, sendo a 
maioria católica (64,4%) e uma diversidade de grupos 
protestantes (22%), espíritas e outras religiões (5%); b) 
a crescente tendência ao secularismo, evidenciada 
pelos 8% da população que se declara sem religião; c) 
a presença da laicidade, que fortalece o pluralismo 
religioso. Contudo, apesar desses dados semelhantes, 
observou-se discrepância nos resultados da validação 
da PCBS no Brasil. 

Essa disparidade pode ser atribuída, em parte, 
às diferenças no fenômeno religioso e espiritual entre a 
Bélgica e o Brasil. No cenário brasileiro, o sincretismo 
religioso é mais pronunciado, com o catolicismo 
integrando-se a outras tradições religiosas 
afrodescendentes e à cultura indígena, influenciando a 
percepção do que é literal e simbólico no contexto 
religioso. Além disso, a diversidade de correntes cristãs 
no Brasil, como os protestantes, tradicionais, 
pentecostais, neo-pentecostais, católicos ortodoxos, 
apostólicos e carismáticos, contribui para distintas 
interpretações do que é literal ou simbólico. 

Por outro lado, na Bélgica, a PCBS foi 
desenvolvida na década de 1990, e sua concepção 
pode ter sido influenciada por pesquisas sobre o 
fenômeno religioso da época. Embora não haja um 
censo oficial de religião na Bélgica, pesquisas indicam 
que, na década de 1990, cerca de 65% da população 
se identificava como católica, mesmo considerando o  © 2023   Global  Journals

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

58

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C
Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



aumento da laicidade. A posterior diminuição desse 
percentual, em parte devido a novos marcos legais em 
2001, evidencia a transformação do panorama religioso 
na Bélgica. 

Entre 1990 e 2018, tanto no Brasil quanto na 
Bélgica, observou-se uma diminuição do interesse na 
crença religiosa cristã tradicional. Esse declínio pode 
ser associado à modernidade, que trouxe uma 
discussão moral autônoma em relação à religião, 
reconfigurando o papel do aspecto religioso na 
sociedade. Na modernidade, a vivência religiosa torna-
se mais individual, influenciada pelo simbólico, pela 
linguagem, pela laicidade e pela busca por uma 
espiritualidade que vá além das tradições 
estabelecidas. 

Em resumo, a adaptação da PCBS para o 
Brasil enfrentou desafios devido às diferenças culturais 
e religiosas, resultando em discrepâncias nos 
resultados de validação. Essas diferenças refletem as 
particularidades do fenômeno religioso em cada país, 
destacando a complexidade de compreender a 
espiritualidade em contextos diversos. 

VII. Considerações Finais 

Considera-se que a espiritualidade é um tema 
de significativo interesse para estudos e pesquisas 
voltados ao desenvolvimento moral e à educação. 
Embasando-se no sétimo estágio de Kohlberg, a 
religião é percebida como fenômeno que abrange 
regras e deveres, configurando a noção de 
religiosidade. Paralelamente, a dimensão psicológica 
da religião, concernente ao sentido da vida e à 
moralidade, é entendida como espiritualidade. Nesse 
contexto, é discernível que, em Kohlberg, duas noções 
distintas emergem acerca do fenômeno religioso: a 
religiosidade e a espiritualidade, embora inter-
relacionadas. 

A revisão de literatura de Gerone e Bataglia 
(2020) ratifica essa distinção, apontando que, nas 
reconfigurações contemporâneas do fenômeno 
religioso, há uma ênfase preponderante na 
religiosidade. Dessa maneira, ressalta-se a importância 
de criar uma medida específica para avaliar a 
espiritualidade, separadamente da religiosidade, uma 
vez que tais conceitos, embora relacionados, são 
distintos no âmbito acadêmico e teórico. Esta 
abordagem permitirá uma compreensão mais precisa 
da influência da espiritualidade e religiosidade no 
desenvolvimento moral e na educação. 

Ao abordar a espiritualidade, percebida como 
uma dimensão biopsicossocial e existencial, destaca-se 
sua contribuição para reflexões ético-morais, 
manifestando-se em comportamentos de solidariedade, 
altruísmo e justiça. Tal dimensão é identificada como 
fator propulsor da autonomia moral, autoconhecimento 
e capacidade de aprendizado. Por outro lado, a 

religiosidade é associada a normas, deveres, doutrinas 
e ensinamentos religiosos, inclinando-se mais à 
heteronomia moral. 

Portanto, a proposição de uma medida 
exclusiva para a espiritualidade, desvinculada da 
religiosidade, torna-se essencial para a compreensão 
das nuances dessa influência sobre a autonomia moral. 
Sugerir uma correlação dessa medida com avaliações 
morais, como a Moral Judgment Interview (MJI) ou o 
Moral Competence Test (MCT), pode proporcionar uma 
compreensão mais aprofundada dessa interação. 
Kohlberg evidenciou a influência da espiritualidade nos 
estágios mais elevados da justiça e do sentido de vida, 
enquanto Lind observou que valores religiosos 
impactam argumentos morais. 

Analisando as limitações de medidas 
existentes, como os Estágios da Fé e a PCBS, conclui-
se que ambas não se revelam eficazes para a proposta 
de mensurar exclusivamente a espiritualidade. Os 
Estágios da Fé estão mais associados à teologia e 
religião, e sua aplicação é dificultada, enquanto a 
PCBS, concebida num contexto religioso cristão, não é 
eficaz para avaliar espiritualidade laica, além de 
apresentar uma terminologia teológica cristã 
predominante. 

Considerando a construção da PCBS na 
Bélgica, onde a influência cristã era marcante na 
década de 1990, ressalta-se a necessidade de novas 
aplicações que contemplem os avanços de outras 
religiões e as mudanças nas vivências espirituais e 
religiosas modernas. Sugere-se a criação de uma 
versão da PCBS que se dedique exclusivamente à 
espiritualidade, evitando interferências de terminologia 
teológica cristã. 

A dinâmica do fenômeno religioso no Brasil, 
com o aumento de evangélicos pentecostais e 
neopentecostais, adiciona uma camada adicional de 
complexidade. Assim, a construção de uma medida 
eficaz de espiritualidade requer um olhar crítico para as 
nuances culturais, sociais e morais, bem como a 
consideração de diferentes visões simbólicas e literais 
presentes nos distintos grupos religiosos. 

Em síntese, a elaboração de uma medida de 
espiritualidade eficaz necessita ser cuidadosamente 
planejada, considerando-se a correlação com medidas 
morais existentes, embasamento teórico sólido, uma 
abordagem específica para a psicologia do 
desenvolvimento, consciência das limitações 
metodológicas, e uma postura universalista 
fundamentada na Lei Natural. Este empreendimento, 
orientado pelos princípios apresentados, poderá 
contribuir significativamente para a compreensão da 
relação entre espiritualidade, moralidade e educação. 

 
 
 

   

      

     

© 2023   Global Journals 

     

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

59

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C

Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



References  Références Referencias 

1. Alves, Cristiane Paiva. GERONE, Lucas Guilherme 
Teztlaff de.  Nogas, Paulo Sergio. Spirituality among 
Health Professionals: An Exploratory Factor Analysis 
and a Moral Reflection. Global Journal of HUMAN-
SOCIAL SCIENCE: A Arts & Humanities - 
Psychology Volume 21 Issue 13 Version 1.0 Year 
2021 Type: Double Blind Peer Reviewed 
International Research Journal Publisher: Global 
Journals Online ISSN: 2249-460x & Print ISSN: 
0975-587X 

2. Antunes, R. R. (2016). Liderança pedagógica, bem-
estar e inteligência espiritual em educadores de 
infância e professores dos ensinos básico e 
secundário. Tese de doutoramento inédita, 
Universidade Lusófona de Humanidades e 
Tecnologias, Faculdade de Ciências Sociais, 
Educação e Administração, Instituto de Educação, 
Lisboa. 

3. AZEVEDO, R. “O IBGE e a religião – Cristãos são 
86,8% do Brasil; católicos caem para 64,6%; 
evangélicos já são 22,2%”. Disponível em: 
<http://veja.abril.com.br/blog/reinaldo/geral/o-ibge-
e-a-religiao-%E2%80%93-cristaos-sao-868-do-
brasil-catolicos-caem-para-646-evangelicos-ja-sao-
222/>. Acesso em 29 de julho de 2014. 

4.
 

BATAGLIA, P.U.R. Competência moral: contribuição 
para a elaboração do constructo. Tese (Livre-
Docência) –

 
Faculdade de Filosofia e Ciências, 

Universidade Estadual Paulista, UNESP, Câmpus 
de Marília, 2020.

 

5.
 

Bataglia, P; Morais, A; Lepre, R. A teoria de 
Kohlberg sobre o desenvolvimento do raciocínio 
moral e os instrumentos de avaliação de juízo e 
competência moral em uso no Brasil. Estudos de 
Psicologia, 15(1), Janeiro-Abril/2010, 25-32.

 

6.
 

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade líquida. Rio de 
Janeiro, Jorge Zahar Editor, 2001.

 

7.
 

BÍBLIA SAGRADA. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: 
Paulus, 2002.

 

8.
 

BULLIVANT, Stephen. Europe’s Young Adults and 
Religion Findings from the European Social Survey 
(2014-16) to inform the 2018 Synod of Bishops. St 
Mary’s University, UK, Institute Catholique de Paris, 
France, Benedict XVI Centre for Religion and 
Society, 2018Twickenham, https://www.stmarys.ac.

 

uk/research/centres/benedict-xvi/docs/2018-mar-
europe-young-people-report-eng.pdf

 

9.
 

DUQUE, M. Mudanças culturais mudanças 
religiosas. Perfis e tendências da religiosidade em 
Portugal numa perspectiva comparada. Edições 
Húmus, Lda., 2014. Disponível em: https://

 

repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/16493/3/MUD
AN%C3%87AS%20CULTURAIS%20ED.pdf. Acesso 
em 16 Junho de 2021.

 

10. FERREIRA, L. A Relação Entre Capacidade 
Reflexiva, Crenças, Valores E Ambiente Formador: 
um estudo sobre a competência moral de 
estudantes da pós-graduação em educação. 
Dissertação em Educação. Faculdade de Filosofia 
e Ciências da Universidade Estadual Paulista, 
Campus de Marília, 2016 

11. FOWLER, James W. Estágios da Fé: a psicologia 
do desenvolvimento humano e a busca de sentido. 
São Leopoldo: Sinodal, 1992 

12. GERONE, L. G. T. A Competência Moral e a 
Religiosidade e Espiritualidade. In: BATAGLIA, P. U. 
R.; ALVES, C. P.; PARENTE, E. M. P. P. R. Estudos 
sobre competência moral: propostas e dilemas 
para discussão. Marília: Oficina Universitária; São 
Paulo: Cultura Acadêmica, 2022. p. 191-208. DOI: 
https://doi.org/10.36311/2022.978-65-5954-220- 
8.p191-208 

13. GERONE, Lucas Guilherme Teztlaff de. BATAGLIA, 
Patricia Unger Raphael. A espiritualidade e a moral 
na prática do docente. Revista Científica 
Multidisciplinar Núcleo do Conhecimento. Ano 05, 
Ed. 09, Vol. 01, pp. 108-120. Setembro de 2020. 
ISSN: 2448-0959, Link de acesso: https:// 
www.nucleodoconhecimento.com.br/ciencia-da-
religiao/pratica-do-docente, DOI: 10.32749/ 
nucleodoconhecimento.com.br/ciencia-da-religiao/ 
pratica-do-docente 

14. Kohlberg, L. (1981). Ensaios sobre o 
Desenvolvimento Moral. Volume I; A filosofia do 
desenvolvimento moral. Nova Iorque. 

15. LIND, G. Introduction to the Moral Judgment Test 
(MJT). 2006. Acesso em: 14 de Dezembro de 2020. 
Disponível em: http://www.uni-konstanz.de/ag-
moral/mut/mjt-intro.htm 

16. Miguel,  J.  P.,  Silva,  J.  T.,  &  Machado,  T.  S.  
(2015).  Inventário  de  inteligência  espiritual  de  
King: Estudo psicométrico da versão portuguesa. 
Revista de Estudios e Investigación en Psicología y 
Educación,     Extra(10),     055-059.     Recuperado     
em     8     de     janeiro     de     2016     de  http:// 
revistas.udc.es/index.php/reipe/article/view/338/pdf
_264. doi: 10.17979/reipe.2015.0.10.338 

17. MORAES, A.D. de. Intervenção pedagógica e 
construção da competência moral em 
universitários. Tese (Doutorado em Educação). 
Campinas: UNICAMP. 2016. 

18. PAIVA, Geraldo et alii. Psicologia da religião no 
Brasil: a produção em periódicos e livros. 
Psicologia: Teoria e Pesquisa, vol. 25, n. 3, p. 441-
446, Jul-Set 2009. Disponível em: Acesso em 
10/07/2017. 

19. SCHAEFFER, Andréa. Inteligência espiritual 
ampliada e prática docente bem sucedida: uma 
Tessitura que Revela Outros Rumos para a 
Educação. Dissertação (Mestrado) – Pontifícia 
Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 2003.  © 2023   Global  Journals

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

60

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C
Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale



20. SILVA, M. O Processo De Desenvolvimento Da Fé E 
A Formação Docente, A Partir De James W. Fowler. 
Congresso Nacional De Educação, Pontifícia 
Universidade Católica Do Paraná, 2011. 

21. WOLMAN, Richard, N. Inteligência espiritual. Rio de 
Janeiro: Ediouro, 2001. 

 

   

      

     

© 2023   Global Journals 

     

   

  
  

  
 V

ol
um

e 
X
X
III

 I
ss
ue

 V
II 

V
er
sio

n 
I 

  
  
 

  

61

  
 

(
)

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

 S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
 

-

Ye
ar

20
23

C

Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale


	Challenges for Assessing the Influence of Spirituality on Moral Development – In Search of a Scale
	Author
	Keywords
	I. Introdução
	II. Levantamento Das Medidas DeMensuração E Avaliação Da Espiritualidade – Religiosidade
	III. Panorama Sobre As Medidas DeMensuração E Avaliação Da Espiritualidade – Religiosidade
	IV. As Noções De Espiritualidade EReligiosidade Nas Medidas
	V. As Medidas no Contexto do Desenvolvimento M oral E R eligioso
	VI. A Validação das Medidas no ContextoBrasileiro: Uma Reflexão Sobre A PCBS
	VII. Considerações Finais
	References Références Referencias

