
Pablo Hernández1

Received: 13 October 2021 Accepted: 10 November 2021 Published: 22 November 20212

3

Abstract4

In contemporary scientific language, social metabolism distinguishes the energy exchange that5

occurs in all human interactions and throughout the human-Nature interface. This exchange6

consists of processes of energy flows -commonly referred to as transfers of energy-matter, the7

object of study under physical and biological spheres, as well as energy-spirit transfers, which8

human understanding recognizes as experience. Experience, in turn, may be derived from our9

individual conscience and communitarian responsibility, which is also understood as lively10

experience.This essay offers two distinct approximations to analyze social metabolism. The11

approximations herein complement one another under a phenomenological approach to12

experience. First, the narrative behind the trajectory of ecological economics, as a discipline,13

originally presented as an alternative path to standard approaches in Economics. Standard or14

mainstream approaches in Economics often posit arguments based on logical-positivist15

premises that are in serious need of normative frameworks. Standard approaches in economics16

fall short of seeking a real compensation to third party victims affected by an externalization17

of costs, without contemplating the value, in situ and in spirit, of natural capital.18

19

Index terms—20
Summary-In contemporary scientific language, social metabolism distinguishes the energy exchange that occurs21

in all human interactions and throughout the human-Nature interface. This exchange consists of processes22
of energy flows -commonly referred to as transfers of energy-matter, the object of study under physical and23
biological spheres, as well as energy-spirit transfers, which human understanding recognizes as experience.24
Experience, in turn, may be derived from our individual conscience and communitarian responsibility, which is25
also understood as lively experience.* This essay offers two distinct approximations to analyze social metabolism.26
The approximations herein complement one another under a phenomenological approach to experience. First, the27
narrative behind the trajectory of ecological economics, as a discipline, originally presented as an alternative path28
to standard approaches in Economics. Standard or mainstream approaches in Economics often posit arguments29
based on logical-positivist premises that are in serious need of normative frameworks. Standard approaches30
in economics fall short of seeking a real compensation to third party victims affected by an externalization of31
costs, without contemplating the value, in situ and in spirit, of natural capital. The route proposed by the32
leading cofounders of the ecological economics approach to the interface between ecology, economics, and culture,33
including H. Daly and R. Costanza, among others, zeroes in on the ”why?” of the new discipline, suggested34
steps, advances, main theses, or recognized advances, as basis for an understanding of the essence behind the35
interaction between human endeavors and the natural world. The second approximation consists of a description36
and analysis of the initial cognitive processes of ”being” and its special conditioning revealed under elementary37
steps of acceptance, and tracing, of social relationships between an individual (subject) and other individuals or38
non-individual elements. The conditioning of such a relationship is revealed to human beings through individual39
introspection by every subject under some conscious relationship. Combined, both approximations give support40
behind a phenomenological approach to understand the process of social metabolism and its importance in light41
of the consequent exchanges of energy flows, in incalculable ways and forms, throughout time.42

Resumen-El metabolismo social designa, en el lenguaje científico actual, el intercambio de energía que ocurre43
en toda relación de los seres humanos entre sí y con algún -algunosotro(s) elemento(s) de la Naturaleza. Dicho44
intercambio consiste en procesos de flujos de energía -la E-materia-(objeto de las ciencias físicas y biológicas),45
así como de la Energía-Espíritu, o la que el entendimiento humano reconoce como experiencia: de conciencia y46
de la responsabilidad personal y comunitaria -también entendida como experiencia ”vivencial”-, a partir de la47

1

Global Journals LATEX JournalKaleidoscope™
Artificial Intelligence formulated this projection for compatibility purposes from the original article published at Global Journals.
However, this technology is currently in beta. Therefore, kindly ignore odd layouts, missed formulae, text, tables, or figures.



1 I.

presencia del ser humano en el proceso de la evolución del Cosmos. Intercambio que produce nuevas formas de48
”ser-así” en la Naturaleza.49

Este ensayo propone dos visiones elementales para el análisis del metabolismo social; ambas se complementan50
en un horizonte de búsqueda por el camino de la fenomenología. Primeramente, la narrativa del trayecto de la51
disciplina de la economía ecológica: en su origen, presentada como un sendero alternativo de la ciencia económica52
estándar, cuyos argumentos y premisas lógico-positivistas carecen de un marco normativo legítimo. Es decir,53
una fundamentación en sintonía con el proceso de evolución cósmica. Fundamento transcendente: más allá54
de consideraciones sobre capitales, mercados y la compensación a terceras personas víctimas de fenómenos de55
externalización de costos. Fundamento capaz de contemplar el valor de las cosas y personas -todo capital natural-,56
in situ y en espíritu.57

Seguimos aquí la ruta propuesta particularmente por Herman Daly, Robert Costanza, Kenneth Boulding y,58
pioneramente por Nicolas Georgescu-Roegen, entre otros: el ”por qué” de la nueva disciplina, pasos sugeridos,59
avances, tesis principales (o avances reconocidos), como base del entendimiento y lectura de la esencia de la60
interacción entre el ”ser-así” persona y otro(s) ”ser-así”: elemento natural, con vida o sin ella. En segundo lugar,61
la descripción y análisis del proceso inicial cognoscitivo del ”ser” y sus condicionamientos especiales revelados en62
los pasos esenciales de aceptación y seguimiento de toda relación (social) entre una persona (actor) y otros seres63
(personas o no). Los condicionamientos de tal relación se revelan al ser humano en la sencillez de la presentación64
profunda del objeto (en toda acción social) con el actor o sujeto de ella. Es la revelación que acompaña la65
introspección personal de todo sujeto en sus relaciones conscientes con el mundo que lo redea. Esta parte del66
ensayo se inspira medularmente en la obra de M. Heidegger ”Ser y Tiempo”. Este paso inicial del análisis -de67
tipo fenomenológico-es trascendental para llegar a comprender el resto del proceso de ”metabolismo social” y su68
importancia en vista de los consecuentes intercambios de flujos de energía (en formas y maneras incalculables),69
a lo largo del tiempo.70

El ensayo intenta mostrar que, por el lado de la forja de la historia, en la dialéctica de la Evolución Cósmica,71
así como por el lado del ”sentido de la relación humana” (fundamento de las ciencias sociales), la cosmología72
-nuestra visión del mundo actual-confirma que, como sostuvo K. Marx, ’no hay dos historias: la historia del73
hombre es la historia de la Naturaleza.’ (Marx 1952) Introducción n este ensayo deseamos contextualizar la74
economía ecológica, con la naturaleza, tomando en cuenta los limites biofísicos que circunscriben todo proceso75
económico, dentro de un entorno social y cultural abierto, complejo. Se trata de una corriente de pensamiento de76
vanguardia que ha contribuido a una visión más profunda acerca de la relación humana con el mundo -personal y77
comunitario -, continuamente en proceso de cambio gracias al metabolismo social: el intercambio de la energías78
(naturaleza-persona) y la experiencia humana, derivada de la conciencia. Todo ello en la vivencia fenomenológica79
personal consciente: es decir, desde nuestro ”ser en el tiempo”.80

Este ensayo pretende esclarecer la contribución de la base energética en torno a la experiencia del ser sobre81
la cual se postulan las premisas fundamentales de la economía ecológica. La economía ecológica ofrece una82
contracorriente critica al fundamentalismo económico Neo-clásico y Neo-liberal acerca de las virtudes de libre83
mercado para el intercambio incesante de bienes y recursos, contraponiendo la finitud y el deterioro continuo de84
la eficiencia de la energía en cualquier relación productiva frente al desmedido crecimiento de la producción y el85
consumo de recursos y bienes, prescindiendo del valor ecológico, su base natural. Aunado a lo anterior, y algo86
quizá más revelador que deseamos contribuya a esclarecer el principio fenomenológico del Metabolismo Social87
como premisa filosófica clave para comprender la economía ecológica, el concepto de eficiencia de energía va de88
la mano de la conciencia y la experiencia humana en torno a su naturaleza. Queremos hacer hincapié sobre las89
aportaciones de la experiencia fenomenológica tras los impactos continuos de uso y cambio de energía sobre el90
conocimiento social. Ignorar o aminorar los vínculos entre la energía, como fundamento de todo capital natural91
y social, ante todo por su relación con la conciencia humana, contribuye a un mejor entendimiento acerca de las92
aportaciones sociales y existenciales que merecen destacarse mediante la economía ecológica.93

Lo que resta del presente ensayo se divide en dos partes. La primera comprende una discusión acerca de94
los orígenes físicos y economicistas subyacentes en los principios de la economía ecológica. Destacamos las95
aportaciones eminentes de Nicolas Georgescu-Roegen y el economista y filósofo cuáquero Kenneth E. Boulding96
tras las visiones de Herman Daly y Robert Costanza, dos pioneros cofundadores de la escuela de pensamiento de97
Economía Ecológica. La segunda parte de este ensayo ofrece una discusión acerca del Metabolismo Social, visto a98
través de la experiencia en el ser (que aporta la experiencia fenomenológica), como principio filosófico clave sobre99
la relación intrínseca entre energía y ”ser” en sociedad (Metabolismo Social). La tesis central consiste en destacar100
el pensamiento fenomenológico en toda experiencia de ”ser” y trascendencia humana que retroalimenta, a su vez,101
la amalgama entre la calidad y flujos de energía con las relaciones del ser en sociedad, acotadas dentro de un102
entorno biofísicamente complejo pero limitado. Dicho de otro modo, deseamos contribuir a un enriquecimiento103
de la economía ecológica al destacar el rol imperante de las relaciones humanas en sociedad, y dentro del entorno104
natural, no solamente para apuntalar la dimensión biofísica de dichas relaciones sino también la dimensión sobre105
la experiencia y trascendencia del ”ser” que revela y enriquece, simultáneamente, la calidad de la energía.106

2



1 I.107

2 Transcendencia de la Economía108

Ecológica Sobre la Economía Estándar109
La palabra economía proviene del griego oeconomia, o oikonomia. El filósofo griego Aristóteles distingue110

oikonomia sobre crematística (Daly 2010). Oikonomia se refiere fundamentalmente al arte del cuidado y manejo de111
recursos, para uso y desempeño armónico del hogar, como unidad clave dentro del ámbito comunitario perdurable112
(e.g. a largo plazo.) La crematística (asociada con la posesión de bienes físicos o monetarios), en cambio, lleva113
como finalidad el incremento en la acumulación abstracta, o acaparamiento, de bienes y recursos, por y para el114
individuo, a fin de satisfacer gustos o necesidades individuales por medio del intercambio a corto plazo. Cabe115
resaltar dos puntos importantes en torno a las definiciones arriba expuestas. Primero, ”oikonomia” resalta el116
empleo de recursos con la finalidad de un uso adecuado para el bienestar del hogar, en comunidad (con otros117
hogares y la Naturaleza). Oikonomia tiene como finalidad la transcendencia del hogar, en comunidad, y en118
relación con su entorno natural, mediante un aprovechamiento cuidadoso y acertado del capital natural que lo119
rodea. La posesión y acumulación incesante de recursos y bienes físicos, mediante el intercambio, caracteriza el120
significado de crematística. La crematística toma las necesidades del individuo, ajeno a su hogar y su entorno121
social y natural, como punto de partida (y fin en sí mismo) para señalar E Volume XXII Issue I Version I 2 ( )122
la importancia del valor abstracto de intercambio que emana tras la explotación incesante de recursos.123

La economía Neoclásica o economía estándar dista de la oikonomia, apegándose más al significado que postula124
la crematística. Es decir, los recursos u objetos sociales conservan o incrementan en valor gracias a su intercambio125
(fundamentalmente mediante el sistema de mercado) y en relación con su escasez relativa (i.e. vis-à-vis otros126
recursos o bienes). Dicha economía estándar poco o nada tiene que aportar en el terreno de la ”plusvalía”127
del hogar, como unidad medular de una comunidad en relación con su base natural. La economía estándar, en128
paralelo con la crematística, hace hincapié sobre el valor de cambio para determinar instancias de escases relativas129
con el fin de lograr una asignación más eficiente de todo recurso y bien. Más aún, dicho modelo económico no130
hace distinción sobre el papel preponderante que juega el capital, proveyendo a la comunidad de sus recursos131
naturales, así como acogiendo, y atemperando, sus flujos de residuos y desechos que emanan tras continuos ciclos132
de producción y consumo. Esta última distinción sirve como pieza angular hacia la formulación de la economía133
ecológica como una renovada corriente de pensamiento económico y social tomando en cuenta los límites biofísicos134
que sirven como base, y demarcación, sobre cualquier proceso económico (Daly, H. y J. Farley 2004: 4-5).135

3 a) Fundamentos de la economía ecológica136

La economía ecológica consiste en una revaloración del significado de la economía como ciencia y arte para una137
asignación eficiente, justa y sustentable de recursos y bienes dados los vectores biofísicos que imperan sobre la138
acción humana. La economía ecológica se distancia de la economía estándar al redimensionar el fin de todo139
proceso económico bajo tres objetivos primordiales: una asignación de recursos eficiente, justa y siempre sujeta a140
límites biofísicos sostenibles, a corto y largo plazo. Las dimensiones distributivas y biofísicas atemperan el sesgo141
ideológico de la economía estándar por medir el éxito de todo proceso económico en función de la eficiencia en la142
producción, intercambio y consumo de bienes y recursos. Quizás el carácter distintivo cultural e histórico sobre el143
rol que juegan las comunidades en toda relación de flujos de energía con el proceso económico esté todavía en una144
etapa incipiente y formativa dentro de la economía ecológica, pues la normas culturales, bajo diversas modalidades145
y circunstancias, coadyuvan a que el hogar alcance objetivos básicos mediante la apropiación y reproducción de146
recursos. 1 La economía ecológica, propuesta inicialmente por Herman Daly y Robert Costanza, entre otros147
científicos y estudiosos cofundadores de dicha corriente, parte de una crítica profunda en torno a la cerrazón148
de la economía estándar sobre la acción humana, al transformar recursos en el tiempo, como un medio para149
alcanzar fines meramente utilitaristas a corto plazo para satisfacer vectores de consumo inmediato o productivos150
(de consumo futuro). Desde una aproximación Neo-clásica utilitarista, la definición de economía carece de una151
comprensión más profunda sobre la base natural que dota y restringe la manutención y el sostenimiento estable152
del hogar (oeconomia) Asimismo, a la corriente de pensamiento conocida como economía Neoclásica o estándar153
no le es posible comprender la finitud de recursos ante el objetivo (y atropello irreflexivo) de satisfacer un vector154
potencialmente infinito de caprichos. La teoría de economía Neoclásica enfatiza el valor de cambio, mas no el155
valor de uso tras el aprovechamiento de los recursos, productos y servicios que emanan de la transformación de156
la Naturaleza, con motivos de acumulación de capital, a menudo, a corto plazo (crematística) 2 Por el contrario,157
la economía tiene que ver con el flujo metabólico de energía en sistemas complejos y abstractos en donde las158
decisiones del individuo, en comunidad, sobre la transformación de insumos (energía) para satisfacer una u159
otra necesidad en dicho . La teoría Neo-clásica aporta poco acerca de la relación energía-insumos, o sobre el160
carácter energético tras toda transformación productiva. Simplemente lleva décadas de estancamiento intelectual161
debido a su desdén en tratar de ofrecer una explicación más convincente acerca del flujo energético tras cualquier162
transformación de recursos al pasar por alto el entorno biofísico sobre el acontecer económico. Aunado a lo163
anterior, la economía Neoclásica estándar enfatiza que las decisiones económicas son, comúnmente, más eficientes164
cuando las lleva a cabo el individuo, para su usufructo en un vacío histórico y cultural, como si el individuo165
no viviera en comunidad y sus acciones tuvieran poco o nada que ver con las normas culturales y sociales que166
motivan, y circunscriben, procesos de transformación de toda comunidad.167

3



4 II. METABOLISMO SOCIAL: TRANSCENDENCIA DE LA ECONOMÍA
ECOLÓGICA

2005). En segundo lugar, la economía ecológica no niega la importancia de las decisiones del individuo frente a168
su comunidad. Echa mano de dicha aproximación metodológica, quizá, para tratar de evitar incidir, o tener que169
recurrir, al planteamiento de las externalidades que emanan de procesos de producción, intercambio o consumo170
bajo mecanismos de mercado. Finalmente, el utilitarismo económico consiste en una aproximación metodológica171
centrada en el individuo y las consecuencias de la acción individual (Georgescu-Roegen 1965 y Anderson 2004).172
2 Ver prólogo de Herman Daly a Berry, W., What Matters? Economics for a Renewed Commonwealth, 2010,173
Berkeley, CA, Counterpoint. entorno social, presente o en el futuro, está delimitada por la acción sobre el recurso174
y la reflexión sobre el entorno natural que afecta las relaciones sociales.175

El economista histórico-institucional Ha-Joon Chang ha hecho hincapié sobre la necesidad de dotar cualquier176
corriente de pensamiento económico, en particular la economía Neoclásica, con un vector de premisas reales y177
críticas sobre el entorno del individuo o comunidad cuya acción va destinada al quehacer económico. Es decir,178
Chang reconoce que un grueso de las premisas o supuestos en modelos estándares existentes nada tienen que ver179
con problemas sociales y metabólicos reales. Asimismo, Chang pone en descubierto que la economía Neoclásica,180
lejos de coadyuvar a la formación de intelectuales que puedan plantear y delimitar el problema a estudiar, de modo181
crítico, y en su debido entorno sociocultural, con frecuencia enumeran las virtudes de los modelos cuantitativos182
con la idea de resolver problemas en lo abstracto, lejos de percibir críticamente el devenir de las relaciones sociales183
y naturales contemporáneas ??Chang, 2014).184

Visto desde la perspectiva de Nicolas Georgescu-Roegen al lado de Kenneth E. Boulding, precursores de la185
economía ecológica, en el devenir histórico e institucional de los procesos económicos toda intensificación de186
las relaciones económicas va de la mano de una intensificación de relaciones sociales (Marx) sobre un vector187
entrópico ineludible. 3 Lo anterior parte del planteamiento que el concepto de desacumulación no se refiere al188
proceso inverso de acumulación. Es decir, la posibilidad de asimetrías entre los ajustes que experimentan los189
sistemas económicos se debe a la trayectoria y eficiencia de la energía (de entropía baja a elevada). La Dicho de190
otro modo, el intercambio de productos e insumos, en lo abstracto, poco o nada tiene que ver con el flujo real191
de energía circunscrito a un entorno biofísico que delimita y caracteriza a todo proceso económico. Una razón192
fundamental por la que dicho intercambio abstracto de bienes y recursos, cuyos flujos oscilan como si cruzaran193
trayectorias a una misma velocidad, a manera de un péndulo, carece de todo sentido crítico y biofísico se debe a194
que la duración del período de acumulación de energía (vista a través de incrementos en el acervo de capital físico o195
natural) suele ser diferente al periodo de duración de la desacumulación de la misma. Georgescu-Roegen anticipa196
lo anterior al destacar que un sistema económico ofrece periodos de cambio (alzas y bajas en la producción-197
transformación de insumos) que no necesariamente coinciden en tiempos de duración con los cambios o ajustes198
que experimenta un sistema de intercambio de insumos o bienes (Georgescu-Roegen, 1965). desacumulación de199
insumos o bienes, en términos estrictos, puede requerir mayor tiempo sabiendo que la eficiencia de la energía,200
tras el proceso de acumulación, se irá disipando. En resumen, Georgescu-Roegen y Boulding plantean una visión201
contraria a la caracterización de la economía como un sistema cerrado cuyos flujos de energía, a perpetuidad,202
dan cabida a un modelo estable sobre los procesos económicos con oscilaciones suaves y continuas entre insumos203
y productos.204

4 II. Metabolismo Social: Transcendencia de la Economía205

Ecológica206

Las disciplinas económicas y sociales, hermanadas radicalmente con la ecología, exponen con claridad, entre207
sus principios, muchos elementos del paradigma científico posmoderno. La economía ecológica, singularmente208
ha contribuido a entender mejor la naturaleza comunitaria de la actividad económica de los seres humanos -su209
sociabilidad radical-, así como la centralidad del ”metabolismo social” como fundamento de la historia de la210
naturaleza y de las civilizaciones del mundo. . . ”no hay dos historias: la historia del hombre es la historia211
de la Naturaleza”, (Marx -ed. El metabolismo social se entiende propiamente como la fusión transformadora212
de energías-humanas y las de otros elementos de la Naturaleza-, desencadenada por el encuentro y acuerdo213
(frecuente) de dos seres: una persona con otra o con un elemento natural, para lograr otra(s) manera(s) de214
modificar alguna(s) forma(s) de ”ser-así”, en el proceso evolutivo del mundo (itálicas de los autores). Tal es la215
trama misma de la evolución del Universo a partir de la presencia del ser humano (ver: González de Mendoza y216
Toledo, 2015; Bellamy Foster 2000; Swimme B. y T. Berry 1994: 142-161). Con esa nueva energía, la del espíritu o217
de la mente (¡o como queramos llamarla!) en intimidad con múltiples formas de E’-materia, llegamos a una de las218
cumbres más altas en el camino de la evolución del Cosmos: el reto mayor a la cultura de las sociedades. Entender219
el mundo; llegar a ”representarlo” en nosotros, entender su ”sentido-deser-así”, reflexionándolo. El metabolismo220
social conlleva, en cada mente humana, el poder rastrear, más allá de la existencia diaria, las huellas del ”ser” en221
el Cosmos: conjurar todas las energías del todo ser humano: (accesibles o innatas) para hacer totalmente nuestro222
el descubrimiento del bien de ”ser”, de compartir el ”ser” de alguna manera y de compartir llanamente modos de223
”ser-así”. En otra persona, o en Volume XXII Issue I Version I 4 ( ) las cosas que nos rodean, ”conformar nuestro224
mundo” participando en él ”siendo-así”; y cada cosa o evento de la vida por el ”valor-de-ser-así” ... para llegar225
allí, en un encuentro con ”el otro”-”lo otro”, con todo lo que ”es-así”. Y con la capacidad personal de amarlo226
simplemente por ”ser-así”. Todo eso, sin embargo, hay que examinarlo y explicarlo gradualmente.227

La presencia del metabolismo social es nuestra realidad en el tiempo: es conciencia y es acción: su ”praxis”228

4



es la misma verdad de lo que cada persona en su vida llama ”mi mundo” (”mi circunstancia”, diría Ortega y229
Gasset), unida con todo lo que lo conforma: vida, seres queridos, intimidad, lo que hago, las cosas con las que230
hago algo, mis espacios, etc. Ante ese fenómeno -la entraña humana del ”metabolismo social”-que es fábrica231
de la cultura y motor de la historia, la pregunta más cercana, y su correspondiente respuesta, quizá la más232
urgente, es ”¿qué debo hacer con él?”, porque nuestra condición humana es esencialmente moral: si podemos233
preguntarnos y entender algo del ”sentido” del mundo, algo de la esencia de las cosas, es para actuar con todas234
ellas en consecuencia con lo que ellas son. ¿No es la pregunta anterior el origen mismo de la ciencia?235

Las cosas que van conformando nuestro mundo están interiorizadas, primeramente, en nuestra mente, en la236
mente de todo actor social y en la memoria colectiva: poseemos los símbolos de cada una. Son nuestras porque237
en el símbolo nos han revelado algo de su esencia. El símbolo es el vehículo de nuestra comunicación con el238
mundo entero: personas o elementos naturales. Así el símbolo revela toda cosa: amable (o contraria), buena y239
útil (o mala y disfuncional) ante nuestra razón. ¿Cómo emerge el símbolo en el encuentro-intercambio de energías240
(humana y nohumana) en la vida de cada persona? Dejando a un lado, por ahora, los pasos de la psique y de241
la lingüística para la formación de los conceptos, enfrentemos el encuentro decisivo del símbolo (es decir, de las242
cosas ”entendidas”), interiorizadas en el sujeto social, esencialmente poseedoras de las energías que operan el243
metabolismo social. ¿Cómo llegar a detectarlas y saber algo de sus estructuras? Si todas las cosas son alguna244
forma de ”ser-así” material o proyectan ellas su íntima naturaleza en una imagen que es también una forma245
de ”ser-así” material, ¿cómo llegamos a conocer más íntimamente lo que causan esas formas de ”ser-así” en la246
materia? Nos referimos a su espacio, su tiempo, su valor, su calidad (el bien) de ”ser-así”, cosas todas que no247
son percibidas como materia, sino como cualidades de ella.248

Sabemos que será una respuesta difícil, porque esas notas o rasgos interiores de todas las cosas del mundo,249
están en su constitución material, pero no son E’-materia sujeta a leyes físicas en todos sus aspectos; por ejemplo:250
la calidad del ”tiempo” o duración de un objeto, o su ”calidad” y valor, no vienen dadas por su medida o color.251
Expresando la inquietud con otras palabras, ¿cómo llegamos a conocer lo más íntimo de las cosas si no lo252
percibimos sensorialmente? ??Stein, 2002: 137-160).253

La respuesta hay que buscarla en el terreno de la experiencia fenomenológica; en el terreno de la empatía del254
ser humano, el ser social, con su comprensión del mundo que las personas vamos conformando al coexistir con él255
e irlo comprendiendo. Tal es el análisis fenomenológico. En esencia y sencillez, dicho análisis consiste en respetar256
el encuentro con lo demás, lo que rodea a los seres humanos, dejando hablar libremente, profundamente a cada257
persona o cosa: todo, cuando lo oímos -u observamos íntimamente con atención-tiene un mensaje de su interior258
para nuestra mente.259

En este punto es donde cobra importancia capital el metabolismo social. La razón de ello es clara. Para llegar260
al origen del símbolo -para que exista el vehículo de comunicación del ser humano con ”su mundo”-tenemos que261
poseer algún elemento capaz de ”apropiar” interiormente lo que nos rodea: todo. Así nos vamos sosteniendo en la262
verdad que encontramos en las cosas que conocemos; porque entendiéndolas llegan a ser algo interior a nosotros y263
de alguna manera comprobamos que son así. Puedo equivocarme, sí. Pero, por lo común y en la vida de todo ser264
humano, hay maneras de comprobarlo. De otro modo no podríamos cambiar las cosas a mejores circunstancias265
o formas de vivir. Nos sostenemos en el reconocimiento de un dato interior al yo personal y ese reconocimiento266
sólo puede confirmarlo la comprensión del metabolismo social. Por su parte, los cambios reales y el mejoramiento267
(o desviación) de condiciones de vida son verdades palmarias: muchas veces son realidades en nuestra historia,268
prueba de ello es que algo de la esencia del mundo lo conocemos bastante por sus símbolos y nuestro análisis...269
confirmado por los cambios que han ocurrido en la realidad.270

Esto es, lo revelado por la experiencia fenomenológica, parece trascender la materia, llega a los rasgos íntimos271
que definen la constitución misma del ”ser-así” de las cosas, más allá de lo objetivamente comprobable. Pero, ¿de272
qué modo lo captamos en lo sensible de cada hora? a) Conocimiento radical: lo metafísico y sus ”precondiciones”273
La percepción humana de los seres, aisladamente, es sólo una visión instantánea de su existir. Su realidad como274
”ser-en-proceso”, su devenir, a su vez, fluye con nuestra experiencia de existir también, de ”durar” junto a otros.275
Y como toda experiencia en el tiempo puede modificar la visión primigenia de lo que ”es” (realidad), para luego,276
modificarlo, perfeccionando o deformando su concepto, por lo experimentado o percibido. Sin embargo, a través277
del tiempo de los humanos, en la ”duración” de nuestra vida (durée, fr.), lapso de cierta consistencia reconocible278
en la manera de ”ser-así” (Da-sein, al.), encontramos muchas manifestaciones de algún orden en los seres, y,279
paralelamente, un cierto orden social particular en cada cultura. El camino para llegar a construir las estructuras280
de ese orden humano -el de cada cultura-sólo ha sido posible gracias a la constitución íntima de la mente humana,281
su capacidad de reflexión y sus condicionamientos. Es necesario examinar estos últimos, para ver más a fondo,282
la estructura del ese ”entender lo conocido”: entrar a sus dimensiones metafísicas.283

El terreno metafísico (óntico o simplemente del ”ser”) se revela sobre la base que la psicología nos muestra284
objetivamente: los seres humanos poseemos la facultad de conocer algo (objeto) y procurarlo. En este momento285
vital, el espíritu descubre aquello que se nos manifiesta, ante todo, con una doble cualidad: algo que ”es bueno”286
ya sea ”en sí” mismo, o para algo o alguien. En la vida ordinaria podríamos describir esa doble cualidad287
comparándola (en la comida), con el buen sabor de un platillo presente a la imaginación y, en seguida, el paladeo288
del platillo ofrecido: hasta aquí lo ”bueno del ser-así” (el manjar degustado); y juntamente, su ”ser-para”: en la289
comparación propuesta, si el platillo o manjar resulta que es curativo o particularmente benéfico a la salud; ser290
útil para el cuerpo (”ser-para”), etc.291

5



5 B) LA RAZÓN DE LAS ”PRE-CONDICIONES” ÓNTICAS

El ser ”bueno en sí” y ”ser bueno para”, la bondad y utilidad del ser que se va conociendo mejor internamente,292
es algo que no surge solamente de la presencia del objeto (de la relación) en su imagen, captada por la psique293
humana, la persona; no. Esas cualidades se revelan más bien, como una afinidad peculiar con el ser que percibe294
su imagen: ¡la afinidad antecedía al encuentro! Los humanos, somos dotados, por naturaleza, de la capacidad295
de reconocer lo que hay de semejanza con otros elementos del Universo en el simple hecho de ”ser”. Todo ser296
humano posee la capacidad de indagar reflexivamente algo de la manera de ”ser-así” en todo lo que conozcamos.297

Afinidad y complementariedad ante otros seres, reveladas por la reflexión a la conciencia (¡nuestra razón en el298
tiempo!, Marx) se unen y surgen de algún modo de la experiencia del ”ser-así” humano (Aristóteles, Metafísica,299
1941, 5-8), que, a diferencia de los demás animales, relaciona muchas experienciasuna capacidad que Aristóteles300
llama ”arte” contra el simple ”saber” o ciencia-. ¡De esa capacidad surge lo ”universal”, o idea y concepto de lo301
específico, en un ser o en una especie de seres! Toda acción del ser humano revela que sus capacidades específicas,302
conocer y desear, se activan en todo encuentro ocurrido durante nuestra vida: la acción nos muestra (hasta sin303
reflexionar en ello) primero que su ”objeto” se reveló -al agente-como poseedor o receptáculo de algo apetecible304
(algún bien físico, alguna comodidad, etc.). Segundo, que la realidad de ”lo apetecible” no la crea el actor que lo305
desea: radicaba ya en la calidad del objeto (persona u objeto material). O bien, la realidad nos revela ausencia306
de bondad o del valor deseado. El sujeto recibe así, como mensaje bien percibido, esa calidad de ”bien” en el307
objeto. Obviamente, cuando el objeto no se revela como ”bien” ni ”valor”, la voluntad lo rechazará: tal es la308
dialéctica elemental de toda energía. Esa experiencia es condición fundamental del ser humano para actuar, es309
su condición ”óntica”: es algo esencial para comprender luego los motivos de la conducta humana ??Heidegger,310
2010: 41).311

Tal es la primera consecuencia de lo que Heidegger llama, con agudeza, la ”precondición esencial” del ”conocer-312
entendiendo” nuestro mundo. La predisposición para captar, en todo objeto de conocimiento, la calidad-bondad313
de ”ser” y de ”poseer valor” simplemente por el hecho de ser o, puesto en la dialéctica del ser, la ausencia de314
bondad y de valor.315

En el camino del análisis de la concienciareflexión fenomenológica sobre el ”ser-así” del objeto del conocimiento-316
(Heidegger 2010; ??off 2001), hay un segundo paso en el proceso de apropiación de lo que llegamos a ”conocer-317
entendiéndolo” (el encuentro en profundidad del ser humano con los elementos de su mundo social); es la318
”representación” del objeto como ”ser-conveniente-para-algo” o bien, dialécticamente, no-complementario, para319
la esencia o funciones del sujeto social de la relación, según lo que sea la naturaleza del objeto. Ese evento es otra320
marca adicional: una segunda precondición óntica (o de la esencia del ser) o del ”ser-así” del humano: capacidad321
de percibir lo que es ”útil-para” (utilidad o complementariedad).322

Todo ser humano lleva en sí esas ”precondiciones” de ”su saber”. Las más íntimas, que acabamos de mencionar,323
pertenecen al terreno de la ”gnosis” (conocimiento profundo, gr.) sobre la esencia de ”lo-que-es” el objeto324
conocido; son la antesala íntima para recibir el mensaje de ser (objeto de la acción). Cualquiera que sea ese325
objeto es algo que ”esasí” bueno y útil (o su ausencia, algo carente de bondad y carente de utilidad), en vista de326
la dialéctica de todo ”ser-en-relación”.327

Hay, además, otras dos ”precondiciones metafísicas” o, en todo caso, condiciones de la E’materia del Universo,328
anteriores a la materialidad percibida en el objeto (de la relación) -algo anterior al ”ser-así” de todos los seres329
de ”nuestro mundo” pero interior a ellos-. Constituyen el marco o parámetro de situación existencial inseparable330
del conocimiento del mundo sensible (primer objeto de todo conocimiento humano). Y se internalizan en la331
conciencia, desde su despertar, como ”referentes” de nuestra propia Volume XXII Issue I Version I 6 ( ) condición332
particular en el mundo: lo mismo que de cada ser en la ellas son nuestro ”dónde” y ”cuándo”, la espacialidad y333
la temporalidad del propio ”ser-así” como personas, y del ”ser-así” de todo elemento del Universo que podemos334
conocer. El sabernos en espacio y tiempo (Kant, 1976) como sujetos limitados por la condición de la materia...335
porque somos también espíritu anclado en la materia ??Maritain, 1962).336

Queda una pegunta mayor: ¿cuál es el fundamento de la existencia y necesidad de las dos precondiciones337
ónticas de nuestro ”conocer-entendiendo” o ”comprender” el objeto con el cual se relaciona el sujeto social? La338
idea seminal que apoya nuestra respuesta es de Heidegger (1962, esp. secc. I, c. 2 y 6, y secc. II c. 3 y 4) luego339
explicada y comentada lúcidamente por ??off (2001: 44-50). En síntesis, la respuesta se encuentra en una fábula340
de la literatura clásica: un cuento magistral. Escrita quizás en griego, sólo se conoce su versión en latín y se341
conoce como la ”Fábula de Higinio”*. Elaborada con filosófico, la propuso Heidegger, (”Ser y Tiempo”,P-I,c.VI).342
La exponemos abreviadamente en sus líneas mayores. La estructura del razonamiento es del genial filósofo:343
sólo proponemos una versión abreviada, de líneas, ampliamente trabajadas por él en diversas partes de ”Ser y344
Tiempo”.345

5 b) La razón de las ”pre-condiciones” ónticas346

Para probar objetivamente alguna idea (condición de toda prueba científica), por el camino de la fenomenología,347
es preciso mostrar que su verdad se sitúa en lo temporal: si algo se reconoce como cierto, de algún modo acontece:348
revela su ser en la praxis humana (itálicas de los autores). El objeto de la relación humana se presenta, ante349
todo, como que está ”a-la-mano”; y sólo después como ”algo extenso”, su espacialidad. Bien mirado esto, la350
espacialidad no la da el objeto mismo: reside en el ambiente y en el sujeto que se relaciona con aquel.351

Ante el objeto de la relación, el agente humano está en una condición peculiar: el ser humano se encuentra352
frente a algo que es ”desentrañable” (in der Befindlichkeit, al.) en el objeto ??Heidegger 1962: 172). Un estado353

6



de la mente ante lo ”desconocido-desentrañable” que puede caracterizarse como ”preocupación”, ”angustia” o354
”temor” (”Angst”, término usado por Heidegger), algo así como atmósfera de suspenso (itálicas de los autores),355
para designar la condición (existencial) ”ser-en-el-mundo” de los humanos. Condición, dicho sea de paso, que ante356
algunos inspira el existencialismo pesimista o nihilista (prominentemente, hallado en Sartre); distinto, a nuestro357
juicio, del existencialismo del propio Heidegger, y, más aún, del pensamiento existencialista de Kirkegaard (1965)358
y ??namuno (1982).359

En ese estado o condición de la conciencia en expectante atención, como a nuestro entender debe traducirse la360
angustia en su contexto ??Heidegger 1962: 183-4; ??28-30), el ”ser-así” revelado al sujeto humano es ”algo que361
debe ser cuidado”: es algo que hay que proteger. En ese nicho descansará la revelación íntima (parcial al menos,362
si se quiere) de lo que es el objeto de la relación humana, su ”ser-así” esencial ??Heidegger 1962: 184).363

Todo esto sucede en un ambiente que reconocemos como ”el mundo del hombre” (”nuestro mundo”, en la364
cotidianidad): ”existir”: lo existencial: ”ser”, en la duración de todo y ante un horizonte de ”conexión con la365
vida”. Allí ocurren todas las relaciones de toda persona con otros seres humanos u otros seres de la naturaleza366
(Heidegger 1962: 371, Parte II, c. IV; 422-423): todas, sencillamente, se dan como un fenómeno, como algo que367
ocurre. Y el objeto (de cada relación) se revela al agente, a su vez, como una ”entrega” (seines Da bringt), al sujeto368
humano ??Heidegger 1962: 136, 175). El objeto es su radical presentación, su presente realidad de fenómeno369
como tal. Ella es la justificación del análisis existencial como camino del saber y también un testimonio de su370
pertinencia y justificación (de tal manera de analizar los fenómenos del mundo).371

Siguiendo el curso del fenómeno (conocerrelacionarnos), encontramos que el objeto que ”está-ala-mano” revela372
al agente o sujeto humano otro hecho capital: su propia conciencia de ”ser-así” ante ”algoque-está-allí” (H. 270;373
315). Eso lo llama Heidegger, nuestra conciencia como el llamado de atención del ser, de todo ser presente a ella374
de algún modo. Y ante esa situación existencial, recordemos, la conciencia responde al ser, simplemente al hecho375
de ser, con lo que bien podemos identificar como ”cuidado-del-ser”, de todo ”ser” ante la persona (H. 274; 319).376

Pero, se pregunta Heidegger, ¿”eso-(el ser)que-está-a-la-mano” cómo nos revela su interior, lo que él ”es-en-377
sí”? El filósofo encuentra la respuesta en la sencilla manifestación del objeto (como fenómeno) frente al agente378
humano: ”la categórica apertura de su ’estar-siendo-presente’ (el objeto) a la persona es ya su íntima realidad379
de ser” (”In seiner existenziellen Bezeugung wurde das eigentlichen Seinkonnen de Daseins als Entschlossenheit380
und zugkleigh interpretiert”, itálicas de los autores, H. 302; 249). Así, en lo más íntimo (esencial) de cada ser381
que conocemos y con el que nos relacionamos está, primero que nada, su ”bondad” o calidad de ser. Y eso ocurre382
siempre ante todo hecho real del mundo (nuestro mundo) que ”está-a-la-mano”, (H. 268-269; 312-313). Algo383
relacionado con lo que Max Scheler ya había señalado con lucidez ante otro tema: la materialidad -sui generisde384
los valores del ser ante la persona. (Scheler 1913).385

Un último paso concluye la respuesta de Heidegger problema filosófico del conocimiento humano de las cosas386
con las cuales nos relacionamos. Vimos que con su categórica apertura de ”ser-algo-queexiste” el objeto llama a387
la conciencia de ”cuidado” (i.e. despierta en la conciencia del actor la responsabilidaddel agente-de velar o cuidar388
por el ser), revelándole su afinidad en dos vertientes: en la calidad (común a todo ”ser”) de ”ser” y también, en389
”ser-para-algo”. Es decir, su valor y su direccionalidad en el mundo; cosa que el agente humano reconoce, a su390
vez, en sí mismo.391

Esa apertura y afinidad, manifestación o revelación dual de ”ser-relación” ambos, agente y objeto, se manifiesta392
a la conciencia del humano la ”temporalidad-de-ser”: el agente entiende que son ambos ”algo-uno-para-otro”393
(positiva o negativamente) en cierta duración compartida de tiempo: un tiempo propio en común (H. ??34-336;394
383-385). Los seres del Universo somos todos para otros en algún momento de la duración en el tiempo; en395
el encuentro o relación, el agente recibe en su propia duración temporal al objeto (itálicas de los autores). Es396
entonces en el encuentrorelación del ser humano con ”lo otro”-”el otro”, el fenómeno del metabolismo social, el397
”locus” -lugar existencial (la cuna)-donde nace la persona humana, el ”ser social”, el ser humano: él comprende398
y entiende el universo.399

Entendiendo, los seres del mundo los amamos o aceptamos y en muchas maneras llegamos a modificarlos: así400
construimos la historia por la ”praxis” social. Las relaciones y las acciones que surgen de ellas, convocan a nuevos401
”ser-así” de muchos elementos en el Universo: y eso, el ”ser-así” de las cosas es su realidad, es el objeto mayor de402
la historia (H. 394-396; 446-448). ¿Qué ocurre cuando los humanos olvidamos lo más importante de todo ser del403
mundo, su calidad, su valor de ser? La tragedia del olvido o desprecio por esa fuente de nuestro saber acerca de404
la condición humana. Eso ocurre porque la conciencia de responsabilidad ante los seres del mundo sitúa a toda405
persona en el terreno de la moral; querámoslo o no. Si hacemos algo (o aceptamos relacionarnos con alguien/algo)406
somos responsables de ello. Y si la naturaleza dotó a los humanos con la facultad de conocerlos (por su valor en407
sí y por su utilidad) no podemos legítimamente renunciar a reconocer ese valor para apropiarnos únicamente de408
su utilidad. Eso es engaño y el engaño conlleva injusticia en la conducta: conduce a alguna conducta inmoral.409

Cuando el engaño voluntario del agente se impone a la acción de otras personas, las enajena: en su condición410
íntima y en su proceder. La alienación restringe la acción de las personas a la mera utilización de objetos y ¡hasta411
de las personas como objetos! En muchísimas instancias de la vida actual de las sociedades y sus economías, el412
reconocimiento del valor de las cosas se relega, se desprecia y hasta se deforma (ante los demás) con tal de explotar413
al máximo su utilidad. Frente a esa situación, la consideración del metabolismo social revela una importancia414
trascendental.415

Desvirtuado el metabolismo social, el agente humano desvirtúa también el sentido de su libertad: más que ser416

7



5 B) LA RAZÓN DE LAS ”PRE-CONDICIONES” ÓNTICAS

ella un dinamismo de iniciativa, la libertad del ser humano es dinamismo de respuesta, dinamismo de obediencia a417
las leyes de la naturaleza que gradualmente reconocemos por la ciencia y la conciencia colectiva de sus enseñanzas.418
Y por la libertad, la persona acepta radicalmente (esto es, con toda conciencia de ”ser-así”) el bien: un bien que419
el objeto le presenta al hacerse realidad (análogamente) en ella. Lo cual responde exactamente a ambiente de420
”cuidado” (del objeto) en el cual la persona humana inicia toda relación.421

Lo dicho en el párrafo anterior es consecuencia legítima de la intuición genial de Heidegger; no elaborada por422
él in-extenso, en su obra Ser y Tiempo, pero importantísima para la fundamentación de la moral humana. Y,423
sin duda, trascendental para el desarrollo apropiado del metabolismo social. Él nos muestra el papel singular del424
agente humano, la persona, en el proceso de evolución del Universo.425

Consecuencia de la introspección en el espacio interior del análisis fenomenológico, es también la capacidad de426
desear el objeto de nuestras relaciones con otro ser: la facultad de amar sin medida todo bien, todo valor en todo427
”ser-así”. Otras veces, descubrimos la negatividad en ”el otro”-”lo otro”: y la posibilidad de unión creadora de428
nuevas formas de ”ser-así”, y de estructuras congruentes con la plenitud de ”ser-así”, pero opuestas a la plenitud429
de ”nuestro mundo”, personal y comunitario... el metabolismo social de la muerte.430

Parece insuperable, hay que reconocerlo, la expresión en la que San Agustín resume toda la fenomenología431
del amor: ”?finalmente conocemos en tanto amamos” (Confesiones, VII). ¿Es posible separar totalmente en432
nosotros, los seres humanos, la lógica de la razón de la lógica del corazón? (Pascal). Viendo el problema a fondo,433
la experiencia y el sentido común responden con un ”no” rotundo... Los símbolos -los vehículos mentales de434
nuestra comunicación-encierran espontaneidad en la conciencia, afecto, sabiduría y ciencia. Con nosotros como435
parte de ella, la evolución dialéctica del Universo inicia tal vez una etapa inédita: el camino de su personalización436
cósmica (Teilhard de Chardin 1959: 89-111); algo que la ciencia contemporánea sólo comienza a descubrir. Y a437
pesar de ello, es patente hoy la irracionalidad criminal de la ideología del capitalismo salvaje que prefiere olvidar438
los principios morales que sostienen la dignidad y la vida humana y optar por la destrucción del Planeta. Así,439
envenenando sus mantos friáticos, llenando los océanos con chatarra y desperdicios (plásticos, la Volume XXII440
Issue I Version I 8 ( ) plaga mayor) y negando la vida a miles de especies cada año, o pudriendo suelos con procesos441
de extracción de minerales que envenenan los suelos. Todo ello no es sólo pervertir la ciencia íntimamente, es442
crimen y genocidio. No se necesita saber leyes ni jurisprudencia: dañar seriamente la vida del prójimo es crimen,443
punto. Y la ideología neo-liberal contemporánea lo sostiene. Esto es aberrante.444

Se dijo que el metabolismo social es ”el concepto -y el proceso-por el cual se describe y cuantifica los flujos de445
materia y energía que se intercambian entre conglomerados sociales particulares y concretos y el medio natural446
-ecosistemas, paisajes, etc.-” (González de Molina y V.M. Toledo 2012: 62). Recordamos la definición para447
guardar y aludir a sus notas principales. Primero, su realidad trascendental como idea. Segundo, su doble448
calidad vivencial como el proceso de actividad humana, ya sea inconsciente o reflexiva, que tiene consecuencias449
reales sobre los ecosistemas; y también como un acontecimiento cósmico, independiente, en buena parte, de la450
voluntad humana. Tercero, su manifestación profunda como bien o utilidad -o sus contrarios. Cuarta, la respuesta451
(activa o negligente) del humano -de las comunidades humanas-ante las patentes manifestaciones de cambio en452
muchos ecosistemas planetarios y frente a las ideologías que sostienen la actividad económica de las sociedades453
en el Planeta.454

Lo más importante en este último apartado es insistir en la consecuencia del análisis anterior, trascendental para455
las ciencias sociales y la praxis política de toda comunidad en el mundo: obrar de acuerdo con la inercia y la lógica456
del metabolismo social. Es decir, obrar siempre bajo el juicio recto, dada la incertidumbre e irreversibilidad en457
torno al impacto de las consecuencias de nuestra acción sobre la naturaleza -precautionary principle- ??Common458
& Stagl 2007: 379-386); algo que se perfila como una de las más valiosas aportaciones de la economía ecológica.459
Es preciso, para nuestra existencia, muy urgente para nuestra supervivencia, 4 4 * La Fábula de Higinio: Un460
semi-dios, ”Cuidado”, hizo un ser con barro y le pidió a Júpiter que soplara su espíritu en él. Era un ser461
extraordinario Saturno: Gaia (Madre Tierra) y Jùpiter disputaron su pertenencia. Cronos (Saturno) hizo de462
árbitro para nombrarlo y decidió que Júpiter recibiría su espíritu cuando muriera; y la Tierra su cuerpo, (venía463
del barro). Pero mientras viviera quedaría bajo la responsabilidad de Cuidado. Y le llamó Hombre: Tierra Fértil464
??Boff, ??.c.,44). Saturno (Cronos) aunque menos poderoso que Júpiter es mitológicamente anterior a él: es el465
arquetipo del gobernante sabio, que busca la felicidad de la especie humana, en el mito de la edad de oro, la466
eterna primavera, del paraíso perdido. Junto a él, la persona humana que cura, (sorge, al.) concilia lo terreno467
con lo espiritual y ve por el bienestar de toda la creación. el proceder ante nuestros eco-sistemas de manera468
realmente humana: saber y vivir -conviviren ”nuestro mundo”: proceder dignamente y gestionar siempre nuestra469
convivencia de manera responsable.470

No basta decir, ”usar racionalmente” los elementos de la naturaleza, porque en ese vocablo se esconde a menudo471
la perversidad de la mera ”razón utilitaria”. A cabalidad, el metabolismo social. conlleva un reclamo moral: el472
juicio que define las consecuencias en todo cambio de las estructuras de la energía del Cosmos. Debemos obrar473
siempre según la bondad del ser. 1 2474

1Se han dado a conocer interpretaciones utilitaristas de la economía ecológica. En primer lugar, algunos
estudiosos del tema sostienen el rol, aún preponderante, que juega el mecanismo de mercado con el objeto de
lograr la más eficiente asignación de recursos(Daly 2003,

2Georgescu-Roegen (1965.

8



Figure 1:

9



5 B) LA RAZÓN DE LAS ”PRE-CONDICIONES” ÓNTICAS

10



[Unamuno and Sentimiento Trágico De La ()] , Miguel Unamuno , Del Sentimiento Trágico De La , Vida . 1938.475
Madrid, Espasa.476

[Teilhard De Chardin and Humaine ()] , Pierre Teilhard De Chardin , Le Phénoméne Humaine . 1959. Paris,477
Seuil.478

[Ib and L_´énergie Humanine ()] , Ib , L_´énergie Humanine . 1962. Paris, Seuil.479

[Sartre et al. ()] , Jean Sartre , La Paul , Nausée . 1972. París, Gallimard.480

[Calvez et al. ()] , Jean-Yves Calvez , La De , Karl Marx . 1976. París, Seuil.481

[Moltmann and De La ()] , Jurgen Moltmann , Teología De La , Esperanza . 1976. Salamanca, Diálogo.482

[Van Nostrand and Enciclopedia ()] , Scientific Van Nostrand , Enciclopedia . 1976. New York, Van Nostrand-483
Reinhold, Co.484

[Boff and La ()] , Leonardo Boff , Cuidar La , Tierra . 1981. México, Ediciones Dabar.485

[Engels et al. ()] , Friedrich Engels , Dialéctica De La , Naturaleza . 1982. México: Grijalbo.486

[Brugger and De Filosofía ()] , Walter Brugger , Diccionario De Filosofía . 1983. Barcelona, Herder.487

[Zubiri and Inteligencia Y Razón ()] , Xavier Zubiri , Inteligencia Y Razón . 1983. Madrid, Alianza Editorial.488

[Gould ()] , S J Gould . The Dialectical Biology 1986. Harvard University Press.489

[Doménech and La Ética A La Política ()] , Antoni Doménech , De La Ética A La Política . 1989. Barcelona,490
Crítica.491

[Swimme and Berry ()] , B Swimme , T Berry . 1992. San Francisco, Harper. The Universe Story492

[Bellamy-Foster ()] , Bellamy-Foster . John. Marx´s Ecology 2000. Monthly Rewiew Press.493

[Daly and Farley ()] , H & J Daly , Farley . Ecological Economics: Principles and Applications 2005. Island494
Press.495

[Common and Stagl ()] , Michael & Sigrid Common , Stagl . Ecological Economics: An Introduction 2007.496
Cambridge University Press.497

[Marro and Física Y Vida ()] , Joaquín Marro , Física Y Vida . 2008. Barcelona, Crítica.498

[Buber ()] , Martin Buber . 2014. México, FCE.499

[Heidegger and Und Zeit ()] ‘Being and Time)’. Martin Heidegger , Sein Und Zeit . El ser y el tiempo, Ed500
Macquairrie, J, & E Robinson (ed.) (New York, Harper-Brown; México) 1962. 2010. FCE.501

[Hollman ()] Dance of the Dialectic, B Hollman . 2003. Urbana: University of Illinois Press.502

[Scheler ()] ‘Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik’. Max Scheler . En español: Etica 1913.503
1954-1997. 2001. Franke Verlag. 2.504

[Capra ()] ‘Der Kosmische Reigen’. Frijof Capra . The Tao of Physics), (München) 1983.505

[Penrose ()] El Camino a la Realidad, Roger Penrose . 2007. Barcelona, Debate.506

[Anderson] Environmental Economics and Natural Resource Management, David A Anderson . Stamford, CT,507
Thomson Learning.508

[Boulding et al. ()] Environmental quality in a growing economy: essays from the Sixth RFF Forum, Kenneth509
E Boulding , K E Boulding , Ed . 1966. Baltimore: Johns Hopkins University Press. (The economics of the510
coming spaceship earth)511

[Scheler ()] Esencia y formas de la simpatía, Max Scheler . 2004. Buenos Aires: Editorial Losada.512

[Schutz ()] Estudios sobre teoría social, Alfred Schutz . 1974. Buenos Aires: Amorrortu.513

[Platon ()] ‘Fedón” o del Alma. (tr’. Platon . J. A. Míguez) 1972.514

[Daly and Cobb ()] For the Common Good, Herman & John Daly , Cobb . 1989. Boston, Beacon.515

[Sen ()] Gaceta Ecológica, número 055, Secretaria de Medio Ambiente y Recursos Naturales, Amartya Sen . 2000.516
México. p. . (El desarrollo como libertad)517

[González De Manuel et al. ()] González De Manuel , M Víctor , Toledo . Metabolismos, Naturaleza e Historia,518
(Barcelona, Icaria) 2012.519

[Kant ()] Immanuel Kant . Crítica de la razón pura, (México, Porrúa) 1976.520

[Kirkegaard ()] Sòren Kirkegaard . Las Obras del Amor, (Madrid, Guadarrama) 1965.521

[Heissenberg ()] ‘La parte y el todo: conversando en torno a la física atómica’. W Heissenberg . Castellón: Ellago,522
Ediciones Heisenberg, W. (ed.) 2004. 1971. Addison Wesley. (Physics and beyond)523

[Tarde] Les lois de l’imitation. Étude sociologique.1890, París: Félix Alcan, Gabriel Tarde .524

11



5 B) LA RAZÓN DE LAS ”PRE-CONDICIONES” ÓNTICAS

[Llamamiento de los científicos del Mundo a la humanidad ()] Llamamiento de los científicos del Mundo a la525
humanidad, 1992. ONU526

[Madrid ()] Reis Madrid . R:E:I:S:. Revista Española de Investigaciones Sociológicas, 2000.527

[Darwin ()] Origen de las Especies, C Darwin . 1985. México: Origen/Planeta.528

[Real Academia Española, Diccionario de la lengua española ()] Real Academia Española, Diccionario de la529
lengua española, 2000. Madrid: Espasa Calpe.530

[Stein ()] ‘Sobre el Problema de la Empatía’. Edith Stein . Secc.III. (Obras Copletas II), (Madrid, El Carmen)531
2002.532

[Hansen ()] Storms of My Grandchildren: The Truth About the Coming Climate Catastrophe and Our Last533
Chance to Save Humanity, J Hansen . 2009. New York, Bloomsbury.534

[Ib and Live ()] The Burgess Shole and the Nature of History, Ib , Live . 1989. 2013. New, York; México: Paidos-535
Gandhi.536

[Marx ()] The Capital, Karl Marx . 1952. F Engels,), Britannica, University of Chicago537

[Georgescu-Roegen ()] ‘The Entropy Law and the Economic Problem’. Nicholas Georgescu-Roegen . N. Energy538
and Economic Myths: Institutional and Analytical Economic Essays 1970. 1976. Pergamon Press Inc. (en539
Georgescu-Roegen)540

[Georgescu-Roegen ()] ‘The Institutional Aspects of Peasant Communities: An Anlytical View’. Nicholas541
Georgescu-Roegen . N. Energy and Economic Myths: Institutional and Analytical Economic Essays 1965.542
1976. Pergamon Press Inc. (en Georgescu-Roegen)543

[Brown ()] The Jerome Biblical Commentary, Raymond E Brown . 1968. Ney York, Prentice.544

[Chang] ‘Why Bother? Why do you need to learn economics?’. Ha-Joon Chang . en Chang, Ha-Joon, Economics:545
The User’s Guide, (Reino Unido, Pelican)546

12


